

EAST-ASIAN LIB. UNIVERSITY OF TORONTO



3 1761 03042 8460







3  
4  
12  
3  
✓ 29  
50  
R  
61  
71  
T  
P  
M

明治廿六年八月廿一日 印刷  
明治廿六年八月廿五日 發行  
昭和十六年二月廿一日 七版發行

東京市豊島區池袋二丁目一〇〇八番地  
續群書類從完成會代表者

發行者 太田藤四郎

不許

印刷者 忠義堂印刷

郎

東京市豊島區西巢鴨二丁目二五七四番地

東京市豊島區西巢鴨二丁目二五七四番地

印刷所 忠義堂印刷

所

東京市豊島區池袋二丁目一〇〇八番地

發行所 繽群書類從完成會

振替東京六二六〇七・電話大塚七八

任歟。以後任印課先人之條。頗難

出之。殘下一所者。又賴證所奉出之也。則御殿司二人內。助法眼宗弁聖福寺居住之間。依不參會。泰弁奉出之了。仍泰弁賴證雖申勸賞。無許容之御沙汰歟。

右宮三島兩社神主。自元參候云々。當社神主

并二口大夫參候歟。二王大夫者宣命使也。三

島神主口海老名阿藤四郎。仍以二王大夫難

構神主口社家大工末光云々。弘安造營

御沙汰之時。大工者號大夫二郎國末。而大工

安堵之後號二郎大夫。假殿造營之時者。着指

貫畢。後造營之時。成左衛門大夫畢。良治正迂

宮記云。大工國末云々。是正義歟。兩所記相

違畢。正和四年五月十三日。相對于當大工國

末法師子息。相尋名字之處。左衛門大夫國弘

ト申。此一族者。國字於爲片名云々。信乃僧都

良尋同被聞之了。

一奉抱御正躰事。二和尚其役了。

一奉抱御正躰事。

社家。若宮。盛弁。西御前。

宗弁。東御前。

賴證。若殿

同正遷宮記。

社家。若宮。

預景弁。西御前。

預賴證。東御前。

宇禮。久禮。

小別當尊能。若宮殿云々。

若宮四所者。

中御前若宮。西御前。若殿。

東御前。、、。

東北御前。久禮。

諸人被存此旨。

隨正應御修理。永仁造營。

延慶御修理。正和假殿等次第。皆以若宮若殿。

字禮。而間此記。合相。

一右神輿。城藤九郎盛長造進。秋田城介。子息拜

同五年壬午二月六日。雨下。神宮寺供養。

御導師。社家。

御布施。

被物一重。累物一。  
上絹一疋。米一石。

御布施取。

公卿三人。

裏書云侍從一條三位能清。八條三位顯名。

殿上人。

諸大夫。

奉行人。

前對馬守氏信。

攝津守。

長田右衛門尉教經。

清左衛門尉賴定。

兵衛尉。

社家奉行。

式部大夫良治。

左衛門尉資光。

僧阿性。

此記者聖福寺前大僧正隆弁時。式部大夫良

治記也。

御布施口別。

馬一疋。白布二十段。此內十段准布代也。

米一石。

供養法。開白導師。

親性法印權僧都。慶怡權律師。

慶弁法橋。金剛供僧。慈慶阿闍梨。尊勝供僧。

良曉阿闍梨。當寺供僧。祐弁阿闍梨。同。

御布施口別。

馬一疋。白布二十段。此內十段准布代也。

米一石。

供養法。開白導師。

假殿遷宮記云。燒失之時。御殿預權律師賴證奉出上下御正牀云々。此條。上三所者賴證奉出之。下四所內三所者。藏人阿闍梨子時十牀堂供僧奉。

左衛門尉資繼。筆架。

惟宗泰忠。付哥。

神主廿貫。

惟宗長氏。付哥。

八乙女八人。各腰差絹四丈。

小宮神主二人。各十三貫。  
宣命使二人。各十五貫。

三綱五人。各七貫。

巫女。一巫女。廿貫。二巫女。十八貫。三巫女已

下十四人。各十五貫。

職掌八人。各五貫。

宮人十五人。各三貫。

承仕六人。各二貫。

預一人。二貫。

內膳師四人。各二貫。

大炊一人。五貫。

下部六人。各一貫。

陪從十三人。拾五貫。

人長一人。七貫。

次任先例。祠官等賜裝束析。

御殿預二人。各十六貫。供僧廿四人。貳百貫文。

小別當十八貫。

次小別當。次三綱。宗明。能弁。

宗俊。仙玄。

職掌官人等取松明。供奉前後左右。

次奉寄神輿於正殿。其次第同假殿儀。

次社家已下參若宮假殿。被奉渡御正駄。

行列已下次第同前。路次。自中門出御。路次之間。

引大幕。敷筵道。御調度御劍。役人同前。

社家被奉抱若宮御正駄。

次預景弁律師奉抱西御前。宇禮。

次同預賴證律師奉抱御前。東院也。久禮。久禮。

次小別當尊能奉抱若宮殿。

次小神御正駄。宣命使等各奉渡之。

次御供。如常。次御幣有神馬。如常。

次告文。御代官前武州宣時。立御前。令讀之給。次於上宮奏舞。

左。

万歲樂。光武。光上。祐光。重近。散手。光氏。陵王。光上。

右。

地久。久光。久方。

貴德。久光。

納蘇利。忠氏。

近家。

次午剋御經供養。

御導師圓勇僧都。供僧一和尚。

御布施一重一裹。

請僧廿四口。

各一裹。

次戌剋御神樂。如常。

陪從十四人。各祿。御馬一正。腰差羣二正。

本方。

藤原孝經。和琴。

右近將監久光。拍子。

左衛門尉盛朝。笛。

中務丞光智。笛。

右近將監盛光。付哥。

右衛門志久方。付哥。

惟宗資光。付哥。

末方。

左近大夫將監光氏。加陪。從。

左近將監光上。人長。

右兵衛尉時葛。算算。

右近將監時久。拍子。

鞞鼓。泊光益。

右方。

鉦鼓。中原光方。

笛。中務丞歎。

笙。中原忠光公。

次舞人。二行。

左。左近將監重近。

兵衛尉光上。但遲參。

左。左近將監久藤。

右。右兵衛尉時高。遲參。

奏一曲。打奚瑟一鼓婆娑。

御行之間。於中門并樓門內。光氏久光等

次大御鉢三本。神人持之。次小御鉢十二本。役人

次宣命使二人。二王大夫。次御手箱。三島神主。

次御調度。熱田神主。

次神輿。先中御門。次西御前。駕輿丁廿四人。一基烈

鳥帽子。赤狩衣。

次巫女十六人。各奉付御綱。

次社家香染法服。奉抱武内社御正躰。烈立御後。

次供僧廿四人。二行。法服。打鉢誦四智讚。其音自假

殿至于正殿。不可中絕。

供奉供僧。

圓勇權少僧都。

盛弁權少僧都。

良豪法眼。

景弁權律師。

綱弁權律師。

圓譽阿闍梨。

貞弁阿闍梨。

教弁阿闍梨。

顯歎阿闍梨。

勝惠阿闍梨。

弁祐阿闍梨。

源猷阿闍梨。

加賀祐弁阿闍梨。

大甫弁譽阿闍梨。

武內社。駿河入道跡。

白旗社。小鄉入道跡。

竈神殿。筑後入道跡。

樓門。足利入道殿跡。

八足門。武藏守殿。

神宮寺。修理太夫故跡。  
遠江守御家人等。

鐘樓。遠江入道故跡。

上幣殿。相撲守殿。

拜殿。秋田城介。

中鳥居。伊東大和入道。

拜殿。長井左衛門  
大夫跡。

下幣殿。越後守殿跡。

此外。脇門廻廊面々雜掌。在于別紙。

同十一月廿九日。被遂其節。

同八月十四日。可有御遷宮之處。八月九日武州禪門令他界給之間。被延引畢。

同十一月廿九日。被遂其節。

先廿七日。宮中掃治。奉莊嚴御殿。

廿八日。令洗濯御殿内陳。社家手自以種々真言并小咒等。帶散杖加持結界。

同日。於西回廊。奉飾神輿三基。

右神輿三基。內一基。先年寶藏炎上之時。燒失之間。今度被新造。二度右神輿。城藤九郎盛長造進之由依被記置。今度追先規。以城介雜掌。

爲社家沙汰被造之。

同戌剋。催儲小別當已下役人等。

廿九日。天晴。寅一點開假殿御戶。  
此間樂人等奏亂聲。

社家。前大僧正法務隆弁。御殿預二人權法律師景弁。御殿預二人權法律師景弁。宗命。奏亂聲。

內陳。陳召三島神主重親。被持御手箱。

次召熱田神主經資。被持御調度。

次召神主忠綱。被持御劍。

次奉寄神輿役人。小別當法橋尊能。

次被奉入御正躰。權上座法橋宗命。

次被奉入御正躰。先中御前。次東御前。次西御前。

此間。樂人奏樂還城樂。

次行列次第。路次自中回廊西造合出御。經庭上自中門入御。

先王舞。役人。神主。次師子狛犬。二行。役人如常。次樂人廿人。

二行。左右。

左方。

鉦鼓。左近府生。泊光永。

笛。右衛門志泊近直。宮內丞大神泰景。

笙。豐原公氏。

豊原季秀。

大鼓。內舍人中原。光綱。泊光頤。

篴篥。泊貞久。

楷鼓。泊貞久。

儀同上。

次武内御正躰奉入之儀同前。次社家供僧着經所。次御供。次祝。次御幣。次御神樂。

次小神於神主宣命使等之沙汰奉入之。  
今度參仕供僧。

奉地御供

駿河僧都盛辨。

侍從法眼良豪。

越中法眼寬圓。  
奉地御供

助法眼宗弁。

帥律師景弁。

帥律師賴證。

大夫律師承俊。讚。

近江律師綱弁。

遠江法橋弁賀。

土左阿闍梨圓譽。

尾張阿闍梨良重。

豐前阿闍梨顯猷。

上總阿闍梨貞弁。

弁阿闍梨勝惠。

大貳阿闍梨教弁。

讚岐阿闍梨弁祐。

越後阿闍梨教尊。

越前阿闍梨弁喜。

大夫阿闍梨源猷。

宮內卿阿闍梨隆曉。

加賀阿闍梨利祐弁。

大納言阿闍梨能寶。錢。

鶴岡八幡宮御遷宮記  
弘安三年庚辰十月廿八日。丑刻自中下馬橋火事。神宮寺千躰堂燒失。  
同十一月十四日。亥刻自兜師勾當辻子火事出來。八幡宮若宮上下末社樓門八足門廻廊脇門鐘樓竈神殿五大堂北斗堂中鳥居等。皆悉令燒失畢。仍同十五日有御沙汰。先被造假殿。被奉渡御正躰。  
記錄在于別紙。

同四年辛巳二月七日。午刻正殿事始。社家大工

國末。

同三月十八日。巳刻鏟地居礎。

道々者錄注文。

同四月廿六日。卯刻上棟如常。  
在于別紙。

上宮。  
雜掌。相撲守殿。

下宮。  
極樂寺人道跡。左京權大夫殿跡。

熱田社。  
上野大藏少輔人道。中沼淡路前司跡。

三島社。  
三浦介。天野肥後跡。

高良社。  
畠山上野人道跡。

松童社。  
毛利右近大夫跡。

荏柄社。  
縫殿入道。

源大夫社。  
刑部大甫入道跡。

三島神主。重親。東帶。次同御劍渡熱田神主。經範。

東帶。

次西御前御正祿奉渡執行僧都盛弁。法服。平製裝。

次東御前奉渡御殿預法眼宗弁。法服。平製裝。

次若殿奉渡同預律師賴證。法服。平製裝。

次武內奉渡小別當法橋尊能。法服。平製裝。

次社家法服。自奉抱若宮御正祿。自內陳出御

平製裝。

之時着座。供僧法服。平製裝。

降下庭上。打鉢。誦四智

讚三反。其後打鉢。次樂人奏樂。慶雲樂。次第行

烈。

自別當房至于岩屋堂辻南行。自辻至于若宮

小路東行。自赤橋入御。自馬場至于御前敷筵

道。

次若宮御正祿。同。次東御前同。

次若宮御調度。三島神主。次同御劍。

次若宮御正祿。社家。次西御前。執

行。次東御前。預。次

若殿。同。次武內。小別

當。次供僧廿人。二

行。次三三綱二

人。二

行。

次社頭儀。王舞。師子。狛犬。樂人舞人暫烈立瑞

籬外。不

止。次御鉢列立御殿左右。

次御神寶。役人同列立左右。

次御輿三基奉昇居拜殿案上。此間。社家執行御

殿預等。奉休御正祿於若宮御前幕內案。

次社家召具御殿預等。參儲上宮內陣。

次寄御輿。權上座法橋宗命。

都雜那宣賢。社家覆面。奉入御正祿。

誦讚。三反。

如先。次西御前。次東御前。入御次第同前。

次奉入御神寶等。

次社家御殿預參若宮。奉入御正祿御神寶等。其

御前御輿。駕輿丁四人。神

主。巫女付御綱。職掌宮

先御榊。役人。次王舞。役人。

次師子。狛犬。二所。役

人如常。次

樂人廿人。右二行。次舞人十二人。左二行。左右一者懸奚裳。

鼓。次犀御鉢三本。依燒失。今

度畧之。次御鉢十二本。役人二行。

次御手箱。使命。次御調度。神主。子息。次御劍。神

主。次中

次奉入御神寶等。

次社家御殿預參若宮。奉入御正祿御神寶等。其

御前御輿。駕輿丁四人。神

主。巫女付御綱。職掌宮

社家大工依難申子細。廿日被合御。工  
令安堵畢。仍同日酉剋事始。

廿三日。內陣宮殿已下莊嚴御戶帳御簾御疊等。可爲社家沙汰之由。重被仰下畢。但御戶帳御簾疊緣等。依爲假殿。可用平絹之由。同被仰下畢。

抑元度御遷宮之時。上宮三所御輿。下宮四所。并此內被奉抱之由。今度長途之間。奉抱之條。

然間一御與仁奉入上三所。

興仁可奉入小神御正躬歟之由。其沙汰

僧集會有評議。面々儀不同之間。依難

落居。可被取置文歟之由。予令申間。各一同。仍

被取置文之處。如先度。上三所御輿。若宮已下

可奉抱云々。然間。若宮<sub>社家</sub>西東御前。御殿預二人。

若<sub>主</sub>僧殿小別當先例也。武內誰人可奉抱乎之由。令申

之處。可爲執行之旨。各被定申畢。而執行依爲

僧都。西御前。執行。東御所若殿預二人。武內可爲

小別當之旨。儀定畢。

廿七日。上棟。如常。大工末光。束帶。  
廿九日。造畢。

十二月二日。假殿已下掃治。宮殿御戶帳御簾御疊已下奉莊嚴內陳畢。

次奉飾假御輿三基。

三日寅一點。社家<sub>坊</sub>目法印以井花水入置新桶。

上下御殿內陳。悉令洗濯畢。自以淨三業真言軍

荼利小咒告里々々咒等。帶散杖加持結界。御殿

預二人法眼宗辨權律師賴證等。同令供奉畢。

同酉剋。役人皆參。戌一點。御殿預等開御戶之

時。<sub>朝</sub>此間。社家參儲內陳。次御殿預渡御手

箱於宣命使<sub>經重</sub>衣冠。次御調度渡神主子息。行綱。

神主<sub>忠綱</sub>束帶。次寄中御前御輿。<sub>後陣法橋宗命三島神</sub>

次社家覆面。被奉入御正躬於御輿。御殿預二人。

<sub>差指燭</sub>次西御前御輿。<sub>慈花</sub>次東御前御輿。同。已上三基。

御輿暫奉昇居案上。次御殿預渡若宮御調度於

驚。玉渡宮トモ云トナリ。ゲニ伏見院ノ大納言  
藤原實基ノ御娘也。サテソレヨリトツテカヘ  
シ。箱根ノ別當ニ行キ。祐成ノカタミ馬トクラ  
ヲ布施ニシ。兄弟ヲトヒ奉ル。虎前十九歳ナリ  
シガ。薙染シテ信州善光寺ヘ趣。如來ヲ拜。山  
野ヲタビノ宿トシテ。靈佛靈社ヲユキメグリ。  
月日ヲ送リ。其後吾故郷ヲコヒテ。大磯ニ歸。  
高麗寺ノ奥ニ芝庵ヲ結。日夜勤行不怠。寛元三年五月。七十二ニシテ死ケリ。駿河富士郡厚原  
村ノ氏神トナリ。虎前ノ十一面觀音是也。建久八年四月。將軍ノタマヒケルハ。富士ニテ死ケ  
ル曾我兄弟。我ニ恨ヲフクム由夢ニ度々ミニ  
ルナリ。殊更無双ノ勇士孝行ノモノナレバ。兄  
弟ヲ神ニ祝ヒ。富士ニ社ヲカマヘ。曾我兩社八  
幡宮ト崇ベキ由。駿河人岡部權守泰綱ヲ奉行  
トシ。兩社御造營有之。サテ神主ヲツケ。神樂  
祭禮ヲ始。所ノ氏神ト祭タマフ。社領ヲ其時ヨ

セ玉フ。其文書ニ曰。寄附曾我宮社領之事。駿  
河國富士郡北山御厨。并假宿鄉。右件鄉園者。  
爲賴朝沙汰。感祐成時致勇敢。所令永寄附也。  
全不可以有其妨。仍爲後日。沙汰註文書以與之。  
牒如件。建久八年八月二十八日源朝臣トアリ。  
サアレバ。其砌將軍御夢ニ。兄弟忽然ト來告曰。  
難有恩ヲ謝シテ。我從今日父母昆弟ノ離ヲタ  
ヤスクウチエサスベキ守護神トナラントミエ  
テ。夢ハ覺ケリ。賴朝モ喜テ。從夫以來。毎年五  
月廿八日。氏子集リ祭禮アリ。

## 弘安四年鶴岡八幡遷宮記

〔上文闕〕

□失之時燒畢之由。令申之間。今度造替之條難  
治。□可被奉造假御輿。可爲社家沙汰之由被申  
之。仍令申此由於法眼之處。令領狀畢。

首キリテ將軍ノ見參ニ入ヨト云バ。忠常立ヨリ忽ニ首ヲ斬。時致ハ兄被討ノチハ彌必死ニサダメテ。四角八面ニキリテマワリ。走ル敵ヲ追カケ〜。御所中マデ斬人ス。スデニ御前ニ推參シキリ也。シカル所ニ廄ノ小舍人童ハ五郎丸ト云モノ。女ノ狀ト成テ後ヨリムズト組。時致事トモセズ引立シカバ。五郎丸高聲ニ敵ハクミ留タルゾ出合ト呼シカバ。鬼一丸。源藤次ナド、云クツキヤウノ大強力共集聚テ七八人取付シガ。時致カノモノドモ一々キラント太刀ヲ打フリシカドモ。ウデヲ強クシメラレ不叶。足ニ取付モノ二三人踏殺。五郎丸ヲ中ニ引立。御所間近ク躍リコム。運ノキワメニヤ板敷ヲフミヤブリ。右ノ足ヲフミ込テ。スデニ横様ニタヲレケルヲ。大勢落合。終ニ生ドリニ成テケリ。將軍時致ヲ召出。一々次第ヲ尋ケル。其後命ヲ助シト仰ケレバ。兄世ニモアラバ尤

ニ存ズレドモ。ハヤ命ヲシクナシ。トク〜ト申セバ。ゼヒナク鎮西中太ト云モノ。富士陰ニテ終ニ首ヲゾ刎ニケリ。祐成二十二歳。時致ハ二十歳也。後鳥羽帝建久四年五月廿八日丑ノ剋計ニ祐成ハ討死ス。時致ハ同廿九日申刻ニキラレヌ。鬼王丸。道三郎ハ形見ヲ曾我ト大礎ニ送。直ニ高野ヘ登爲僧。一人ノボダイヲヒケル。虎前ハ祐成兄弟死ヲ慟哭。天ニ仰地ニ伏。カナシミノアマリソノ死所ヲ一目見ントテ。乳母女二人打ツレ。ナク〜尋來。富士郡厚原村ニテ土人ニ様子ヲ委聞。高岡ニテ兄弟煙トナル上ハ。我モ一處ニテ自害セント。守刀ニ手ヲカクル。乳母共取付。色々ナゲキキヤウクンス。サレバ二夜三日逗留ノ間。宿所ノ内へ曾我兄弟ノ墓所ヨリ。晝夜光ノ玉度々渡ル故ニ。玉アマリ美レイナルユヘ。帝王ノ御ワタリカト

ツキ來ト。一ツノ切戸ヲ開テ内へ入ル。兄弟喜

〔脅字城〕  
松明フリテ。

祐經イ子テ在ケリ。二人目ヲ見

合。子イリタルヲキルハ死人ヲキルニ同。覺テ

後生顏ニ對面セントテ。枕ノ板敷踏鳴シケレ

バ。祐經心得タリトテ。枕ノ刀ヲトランツル

ヲ。祐成弓手ノ肩ヨリ妻手ノ脇マデキツテヲ

トス。時致腰ノツガイヲ切放。疊板敷横子ダマ

デ切ツケタリ。多年ノ本望ナリトテ三万ヅ、

ゾ切ケル。コニ備中吉備津宮ノ王道内聲ヲ

アゲテ逃所ヲ兩ノ股キツテヲトス。アラノケ

ニタヲル、ヲ。時致乳ノ下ヲキル。サテ時致ハ

祐經ガ首ノ骨ヲツカモコブシモトヲレトヲレ

ト三刀堪ケレバ。口モ目モ一ツニナル。兄ハ弟

ニ云ケルハ。吾々報讐ヲ名ノリテ人々ニ知セ

ントテ。道ノ中ニスミ出。高聲ニ遠カラシ

人ハ音ニキケ。近キハヨリテミヨ。内大臣鎌足

ヨリ十九代ノ孫伊豆人伊東二郎祐親嫡孫河

津ノ曾我十郎祐成。弟五郎時致ト云モノ。將軍

ノ館前ニテ。親ノカタキ工藤左衛門尉祐經ヲ

タダ今殺テ出ゾ。東八箇國ノ諸士。吾トヲモハ

ン人々ハ出テ討トメヨ。將軍ノ顯賞ニアヅカ

レトヨバ、ル。一番ニ武藏人平子野平馬允師

重。二番横山黨愛甲三郎季隆。三番駿河人岡部

彌三郎忠光。四番同國人原三郎清益。五番堀藤

太政家。六番伊勢住人加藤太郎光員。七番駿河

人吉香小次郎維貞。八番信濃人海野小太郎幸

氏。九番伊豆人宇田五郎信重。十番豊後人臼杵

八郎維信。總テ上下ニ不由。曾我兄弟ノ手ニカ

カリ。或ハキズ或ハソノマ、死モノ三百餘人

ニ及ケル。タメシスクナキ事也。カル所ニ伊

豆人仁田四郎忠常祐成トワタシ相。サンヅ

ントテ。戰ケルガ。祐成流血ニ手ノ内不定。鐔本ヨリ太

刀折シカバ。左ノ腕ヲ切落サレ。今ハタカハ

ン様ナクテ平地ニスワリ。如何ニ仁田殿。早ク

ハ時致送ル。兄弟大喜。誠ニ恩志何ノ世ニカワ  
スレントテ。泪ト共ニ出富士ニ行。兄弟射手ニ  
相交リコ、カシコヲ走リ。鹿ニハ目ヲ付ズ。唯  
祐經ヲ心懸ケリ。サテ祐成時致ニイヒケルハ。  
明日ハ必定御歸也。今夜不殺バ一世ニハ難遂  
志。去レバ我ハ祐經ガ寓處イヅレノ處ナラン  
ヲミテマイラントテ。祐成一人家々ノ幕ノ紋  
紋ヲ見メグル。コ、ニ我紋庵ノ内ニ木瓜ヲカ  
キタルマクアリ。祐經ガ宿所ナリト喜デ。ム子  
サワギ通リケリ。祐經ガ子犬房丸此由ヲ父ニ  
ツグ。祐經聞テ十郎ニ對面セントテ呼入ケル。  
祐經河津ノ終始ヲ語リ。他人ダニソリヤクナ  
シ。况ヤ一族ナレバ爭カ見ステ可申。今ヨリ後  
祐經ヲ親兄トヲモヘ玉ヘ。御序ノ節將軍へ申  
上。所領ヲモ申請可進ト。言ヲカザリ云ケリ。  
祐成能内ノトイヲミスマシ。イトマゴヒシテ  
出ケリ。時致ハ祐成ヲマチカ子立居ヒマナク

案ケルガ。祐成歸テ具ニ始終ヲ語ル。時致喜。  
サラバ形見ノ文ヲクラントテ細ニ書ケル。祐  
成モ虎ガカタヘ馬ヤグラヲ形見ニ送。鬼王丸。  
道三郎是非御供申サントイヘド。不允。力ナク  
形見ヲウケトリテ。二疋ノ馬ノ口ヲ引。曾我ヘ  
カヘリケリ。馬モ主ノナゴリヲシミイナ、  
キケリ。サラバ兄弟イザヤ用意セントテ。祐成  
白帷子ニ村千島ノ直垂小袴ヲキ。モヘギノ小  
具足ヲ着シ。微塵ヲハキ。箋笠カブツテ松明ヒ  
ツサゲタリ。時致ハ黒袴ニ小蝶ノヒタ、レ小  
袴ヲキ。黒絲ノ具足胴許着シ。赤木柄ノ刀友斬  
ヲヲビ。同ク箋ヲカブリケル。兄前ニス、ミ弟  
ツ・ク。祐經ガ宿所ヘ潜ニ忍入。松明フリ上ゲ  
内ノトイヲミルニ。祐經ハ居ザリケリ。秩父殿  
ノ家司本田二郎近恒ヒソカニヨヒヨリ在シ  
ガ。祐經ガ臥所委クシリテ。兄弟ヲマ子キシカ  
バ。兄弟ソバヘヨル。本田小聲ニ。我ウシロニ

六日迄箱根ニスマイス。シカルニ別當ハ宮王十七歳ナレバ。明日九月七日ニハ薙髮セント。一山ノ僧ニ相フレケル。宮王以爲。法師ニナリタラバ父讐ウツカタシ。トカク曾我へ逃行テ十郎ニ對面シ。存分ヲ相談セント。夜中ニ曾我へ逃去。十郎ニアヒ始終ヲカタル。十郎喜。サラバ烏帽子親ニハ北條時政ヲ頼ント。北條ヘユキ此由ヲ云。北條喜。家ノ一字ヲ進ント。曾我五郎時致トナノラセ。太刀一腰馬一疋鎧<sup>コザクラ</sup>一領ヲ賜。サテ時致ハ母ノカンドウヲウケ月日ヲ送ル。兄弟晝夜思報其讐心ガケ。カナタコナタユキメグリ。モシャ敵ニ逢ト心ヲ竭ゾモノウケレ。大磯長ガ娘ニ虎前トテ。十七歳美人アリ。此女ハ先時武藏ヘナガサレ玉シ大納言藤原實基ノ御子ナレバ。族姓モ貴シ。心柔順寛裕風雅優艶ナレバ。貴賤無不思之者。十郎トナレナジミ。多ハ大磯ニゾアリケル。或

日時致ヲツレテ大磯ニ至休息セシ處ニ。工藤祐經鎌倉ヘ通ルヲ。兄弟見付テ弓矢ヲトリ。馬ヲ飛テ三町許追カケミレバ其勢五十騎許也。但兄弟二人ニテハ可討様ナシ。ムナシクカヘリ。建久四年五月三日。頼朝富士野カリアリ。兄弟聞之。吾サイゴ爰ナルベシ。幾千万人ガ中ナリトモ。敵ハ一人ナリ。生死ニカマハヅ一矢射。討死セントハ是ニ過ジ。本望是ニ可有。イザ母ニイトマゴイゼン。コトニ時致カン當モソセウセントテ。母ヘ色々云ユヘ。時致カンドウモユルス。衣服ヲ母タマヒケレバ。兄弟悅デ辭別ス。サテ鬼王道三郎トテ二人ノ僕ヲメシツレテ曾我ヲ出。時致曰。我箱根ヲ逃出トキ。行實ニ暇ヲモコハズ。權現ヲモ不拜。イザ參トモ泪ヲ流。最後ノ名ゴリヲ惜。御餞進ントテ。兄弟俱行行實ニ逢。始終ノ事ヲ云バ。行實十郎トナレナジミ。多ハ大磯ニゾアリケル。或

ニ中リ不玉哉。無恙マシマスカ。老人ナレバ各御憐愍賴ナリ。サシテ可言事ナシトテ。安元二年十月十一日。三十三ニテ赤澤山ノ苦ノ露ト成ヌ。妻ハ土肥實平女也。祐泰二子アリ。姉ハ九ニナリシガ。相摸人二宮太郎朝忠ニ嫁ント兼テ約ス。次ニ一万丸五歳也。弟ハ筈王丸三歳。母ナクニ二子ヲソバニヲキ。汝ラ幼少ナレド聞之。三十五ニナラバ。親ノ讐ヲ報テ母ニ見セヨ。亡魂モ之ノミヲモヒ玉ラン。二人イマダ不辨其辭。母ノ哭ヲ見テ小心ニモ悲ケル。扱祐親ハ十一月朔日ハ亡子三七日ニ當ユヘ。僧多アツメ供養シテ。自モ剃髮シ其名ヲ寂心ト改ケル。祐泰ガ妻欲爲尼。寂心夫婦是ヲ止メ。後室ノ處へ催テ云ケルハ。二子ヲバ誰ニアヅケ置。左様ニ思立。ハヤ吾々ハ明日ヲモシラヌ身也。相摸國曾我太郎ガ母ト我母トハ姉妹也。ヨロコバシカラヌコトナレド。曾我ハ一日

路ナレバ河津ニマシト同ジ事。吾折々參テ逢見ンモ喜也。曾我ニ居テ一万筈王ヲモ十五マデ養育シ。其後ハ入道方ヘウケ取家督ヲユヅラン也ト。種々教訓シ。キビシク番ヲ付ケレバ。後室モ不及是非。二子ヲツレテ曾我ヘウツツ。又入道二男祐清ニ云付。多ノ郎從サシソヘ。大見八幡兩人ハヲシヨセケル。祐清二人ガ首トリテ寂心ニ見セケリ。其後賴朝世ニ出デ源氏ノ世トナレバ。寂心ハ自裁ス。伊藤九郎祐清ハ北國篠原ニテ討死ス。相摸人曾我太郎祐信ハ平家ヲソムキ源氏ヘ忠ヲシタレバ。賞ニ相摸ノ曾我莊ハ。先祖代々ノ領故被下之。サテ一万筈王ハ祐信ガ繼子ニテ曾我ニアリ。日々長成テ。兄十三弟十一ニナル。祐信一万ニ元服サセ曾我十郎祐成ト云。筈王ヲバ爲僧。父祖ノボダイヲハセントテ。箱根ヘノボセ。別當阿闍梨行實ノ弟子ニナス。十一ヨリ十七ノ九月

タチワザハト云。祐泰ワラヒ。前ニモ全カチタルニ論玉ユヘ。今度ハ眞中ニテ片手投ニ仕ガ。イマダ御負ナラズヤト云。列座人々一度ニドツト咲。景久大怒。カタノハ某ガ負タルガヲカシク候カ。笑人中相撲上手アラン。出ヨ今一度負テ尙笑セント云。兄景義押ヘテ云。相撲ハ負テ耻ナラズ。何ノ宿意ナシ。コニテ景義勝負ヲシルシ留タリ。後日ニ争不可有ト云ケレバ。互ニシヅマリヌ。伊東素イコンナケレバ。センナキ殿原ノ口論哉。キザノハ歸ント各歸宅ス。成家行氏ハ赤澤山麓八幡山ノ南尾崎ニ到テ。小松ノカゲヨリ鋒矢ツガヒ。(重略)トマツ。祐泰狩裝束ニ竹笠カブリ。龜矢ヲ負笛藤ノ弓持。甲斐ノ馬村雨ト云サヒツキゲノ馬ノフトク猛長四尺八分六才ナルニ。青貝ノ鞍ヲキ。馬モ逸物ノリ手モ上手。惡處ニ嫌ナクシヅシヅトアユマス。ヲリフシ後陣ツバカズ前陣

ヘダ、ル。成家行氏相目ノ。行氏十足計弓手ニヲクリ大ノ鋒矢シバシタモチ丁ト放。河津ガクラノ後輪山形ヲイケヅリ。ムカバキノキハヲ前ヘイヌキ。根先二寸計出タリ。河津不駭矢トツテツガイ馬引カヘシ。成家行氏ヲ見付テ弓ヲヒカントス。痛手ナレバ心ガウナレド。氣絶テ倒ニ墮ケル。父ハ不知シテ來ケルガ。成家行氏又射之。矢クラノ前輪ニタツ。伊東物ニナレタルモノナレバ。二ノ矢ヲ思テ大事ノ手ノフリヲシテ。メデノアブミ下リ。家人ニ命。山賊アリ。前陣カヘセ後陣ツバケト呼ラセケル。サテ祐泰ガ伏所ニ馳ヨリ。手ハ大事カ。イカニイカニト問。答ザレバ。力ナク其矢ヲヌキ。扱祐泰ガ手ヲ取。如何ニカホドノ小箭ニ一言ヲ不答死哉。敵ハタレ矢不覺哉ト高聲ニ云ケレバ。耳ニ徹ケルニヤ。苦息ヲツキ。敵ハ大見八幡ト見タリ。祐經ガ二人ニ申付ツラン。父ハ矢

中ヨリ定テ肴出ント云ケレバ。御肴ニハ相撲ヲ各トラントテ出。海老名源三季貞立テ行事ヲス。各勝負アリ。俣野五郎景久大力ナレバ。ツケテ二十一人ニカツ。伊豆相撲ノ人々。此耻ハ伊東三浦ニトマルトサ、ヤク。タレカラト云ニモ唯河津三郎コソトツブヤク。然ドモ祐泰ハ智仁勇ノ三徳アル人ナレバ。伊東ヨリ威重ク敬シケル間。タレモ御出アツテ御取アレト云モノナシ。祐親是ヲミテ。祐泰出テ股野ノ相手ニナレト云。河津ヒタ、レヲヌギステ。小袖一ツノ上ヲ手綱二筋ニテ四重ニマワシヨクシメ。股野殿ノ御手柄申モ中々アマリアリ。我御相手ニ出事不足ニ思メサント。股野聞テ。相撲ハ相手ニ嫌ナシ。但天ガ下ニ於テ力近々トヨリ。此男ハ力八ヶ國ニ名ヲ得。先年都ニテモ相撲無雙ノ名ヲエタルナレバ。タヤス

クナゲガタシト思。二三度モエイヤー／＼トヨシ合ケルガ。河津ナヲモ其手ヲ不放。向ヘツヨクヲシケレバ。各並居タル座中ヘヲシ入り。ヒザヲツキテ入ニケル。股野ハタ、モ不入。爰ナル木ノ根ニ蹶テコソ負タレ。今一番ト云。兄景親走出。アタリヲ見。木根コ、ニアリ。股野ノ實ノ負ニ非。眞中ニテ尋當ニ決勝負ト云。祐親是ヲキ、祐泰モヒザ少流タリ。但時ノ興ナレバ口論不可有。今一番取テ負ヨト云。祐泰不及辭出タリ。股野手相モセス。向ザマニケタヲサントツトヨル處ヲ。河津前後相撲是ガハジメナレバ。何ノ手モナク彼ガ上帶ツカンデ前ヘ引寄。妻手ヘマワシ目ヨリ高ク差アゲケレバ。股野足ヲ延。河津ガモ、ニカラミケルヲ。河津フ、モセズ一反ソリテ尙高々トサシアゲ。姑保チ片手ヲ放チ。眞中ニ進デ横様ニゾ投タリケル。股野ハヤク起テ。相撲ノ様コソアレ。カ

不違。某ニユヅル。然ヲ祐經幼少ニテ是ヲ不知。某ガカスメトルト存。祐經御暇ヲタマワリ本國へ參ラバ。一莊ヲモ可與トカ子テ存ル處ニ。以テノ外ノ仕合ト申上。小松殿聞玉テ。祐親申狀神妙也。シカレ疋久津美河津ノ二莊ヲ祐親領シ。宇佐美莊ヲ祐經ニユヅレト再許アリ。祐親カシコマリ御請申。本國へ歸ケル。シカルニ祐經一莊計賜ルヲ日夜無念ニ思。都ヲシノビ出。伊豆ノ吉田ト云所ニ來リ。ヒソカニ乳母子大見小藤太成家。八幡三郎行氏ニ對面シサ、ヤキケルハ。ワレ汝ラニ逢モ面目ナシ。命生テナニカセん。イカニモシテ祐親ヲウチ本意ヲ達ント思也。我ハ一人彼ハ多勢不及力。若各二人ガ内一人狩スナドリノ處ニテ。ヒマヲ伺射殺タマヘカシ。若本意達バ重恩ヲ報ベシト。泪ヲハラ／＼ト流云ケレバ。二人一同ニ。寔御心中察入也。士ノナライ。命ハ依義カ

ロシ。名ハ死ニ順テ重。二人仰ヲ蒙ル上ハ。命ヲ可奉。御心安カレ。トク／＼都へ上リ給ヘ。祐親ヲウタンノ安キ事ト。タノモシタ云。祐經喜。万事ハ賴トテ都へカヘル。祐親ハ少モ不知之。相摸人大庭平太景義。第三郎景親。侯野五郎景久。其外國中諸士祐親ガ館ニテ。源氏ノ流人賴朝ヲナグサメテ。伊豆ノ奥野ノカリシテミントテ。安元二年十月十日。伊東へ赴ク。伊東喜ピシユ＼＼ニモテナシ。大庭奥野ノ狩ヲ所望スレバ。安キ事ナリト村々里々へ相觸。勢子一千餘人ヲ出サセ。奥山へ分入。成家行氏是ヲキ、テ。能便ト喜。狩人ニ交リ伊東ヲ射ント。白木弓ヲカツギセコニマギレ。柏峰へ出ニキ様ナシ。兩國ノ人々思々ニ鹿ライテ狩スデケリ。サレド伊東ハ當國一大名ナレバ。ウツベニヤム。土肥實平大庭ニ云ケルハ。今日ノ御遊ビ老期ノ思出也。酒ヲスコシ玉ヘ。若キ人々ノ

ルホドニ祐親遺跡ヲ受テ伊東ニ館ヲカマヘ。始テ伊東次郎ト名ノル。兼石十五ニナリテ元服サセ。工藤太郎祐經トナノラセケル。サテ祐親同道シテ上洛シ。六波羅へ行清盛ニケンザンシ。伊豆國武者所ノ旗頭ヲ奉玉ワリ。祐經ヲバ京ニトメ。我ハ國下ル。サテ祐經ハ六波羅ニ仕テ。倭歌管絃ニタヅサワリ。手跡弁舌ニ至テ名ヲヨバレ。武者所ノ一膚ヲユルサレ。工藤一膚祐經トナノル。サテ宇佐美ニアリケル母ノ書ヲ送テ曰。當國三莊ハ其方祖父寂蓮ヨリ汝ノ父ニユヅル故。本主ハ汝也。伊東此十餘年以來押領スルハ。口ヲシキ事ナレバ。上へ訟ヘ本領安堵シ。ハヤハクダレト書タリ。祐經大ニ驚。三ヶ莊ハ寂蓮ヨリ吾マデ三代相傳ノ領ナルヲ。祐親一人押領コソヤスカラ子。如何モシテ祐親ヲ追討シ所領ヲ安堵セント日夜思ケル。祐經マヅ代官ヲヤリサイソクヲシタリケ

ル。伊東聞テ事新キ使カナ。夫當國ハ祐親迄四代嫡子コソ相傳シツレ。我ヨリ外地頭ナシト。返事ス。使コノヨシカヘリ云。祐經猶遺恨ニ思。此上ハ伊東ヲ召ノボセ對決ノ。六波ラノ決斷ニ可任ト。シカド由訟ヘケレバ祐親ヲ召ル。祐親上京シ。六波羅ニテ對決ス。小松殿南殿ニ渡御。一門ノ面々宗徒ノ士左右ニ列坐。先祐經申ケルハ。某九歳ノ時父祐繼亡ス。其節祐親ヲタノミ。祐經十五ニナラバ六波羅ノ見參ニ入。所領安堵ノ下文ヲトリ家ヲガスベキ由遺言ノ處。某幼少ナレバ左右共不弁。多年在京シ。ソセウ延引ニ及。代々ノ領安堵ヲコイチガウト。馳弁テ云。其時祐親申ケルハ。吾祖父寂蓮ガ子ドモノ内。嫡子祐家ハ某ガ父也。次男祐繼ハ祐經ガ父也。寂蓮遺言ニ。嫡孫祐親幼少ナレバ。汝祐繼ニ家ヲユヅル。汝祐親ヲ子トシ。又汝ガ家トクヲユヅレト。因之祐繼父ノ遺言ヲ

續群書類從卷第六十九

神祇部六十九

曾我兩社八幡宮并虎御前觀音緣起

曾我ノ曩祖ヲ尋ニ。鎌足ヨリ十六代ノ後胤。從五位下駿河權守維職ヲ。伊豆ノ國ノ領主ニ補セラレ。其子工藤大夫家繼ニ至。宇佐美久津美河津三ヶノ莊地頭職ヲタマワル。其嫡子工藤太郎祐家早世シケルガ。其子嫡孫ナレバ。養育シテ河津二郎祐親ト名ク。シカルニ家繼祐家ニヲクレテ。剃髪シテ寂蓮ト云。病デ死ントスル時。次男ノ祐繼并嫡孫祐親ヲヨビ。家督相傳ノ事。嫡子祐家早世ニヨリ。其子ナレバ祐親ニユヅルベケレドモ。幼少ナレバ祐繼ヲ總領ニ

タテ三ヶ莊ヲユヅルナリ。甥ノ祐親ヲ養。汝ガ嫡子ニタテ、又其家督ヲカヘシ可讓。祐繼其ユヅリヲ受。一族ノ統領トナリ。近衛院ノ瀧口ニ參仕シカバ。從六位ノ瀧口ニ補セラレテ。號工藤瀧口祐繼。カクテ祐繼病デ祐親ヲヨビ。其方ノ父祐家早世ニヨリ。ソレニ一男ナレド家ツギ總領ニナル。某又御邊ニユヅルナリ。是寂蓮ノ遺言也。三ヶノ莊并家子郎等全ク相ユヅル。我死後吾子兼石丸ヲ其方ノ子トシ。モシ正路ナラバ三ヶ莊ノ内一莊モ賜ヘ。祐親仰畏リ。イカデ龜畠ニ可存ト云。瀧口喜デ終ニ死矣。サ

敷門ニ滞ラズ。只自身獨學スルナリ。

祈。或ハ福貴ヲ求智惠ヲ願ガヒ。或ハ敵ヲ可討  
籌ヲ思ヒ。殺害ノ心ヲ含祈ヲカケ。或ハ他領ヲ  
奪立身ノ貪欲ニ耽ノミ祈。ミナ是現世ノ榮耀  
ヲ思ヒテ。來世極苦ヲ忘ハテ侍ル。誠ニ後世ヲ  
願ハ希也。夫助業ノ道八宗ニ分テ其趣區ナリ。  
マヅ密宗ハ大日ノ遺教ヲ護テ。五相常身即身  
勸法。皆是印明秘藏阿闍梨ヲ以テ師トシテ。久  
修練行ノ功ヲツミ。持戒精進ヲ猿ラズ。諸法本  
不生不可德阿字ノ心深キヲ觀ズ。此阿字トハ  
大日。々々トハ覺王。々々トハ心王。悉六大悉  
ク法身ニ。五部眞言舌端ニアラハレ。三密觀  
行ノ月胸中ニ朗ナリ。偏ニ即身是佛ノ觀念ヲ  
凝ス者ニ。又顯教ハ一念三千十如十界ト立テ。  
一色一香無非中道トアカシ。止觀玄義胸中ニ  
納。論議決釋舌端ニ鮮ニ。三諦相即ノ月輪ハ  
六即經行ノ臺ニ朗ナラン。十界互具ノ寶珠。八  
天圓教ノ室ニ納。一心三觀ヲ修シテ。即身成佛

ヲ期ス。諸法實相ノ理リニ歸シテ。誠難解難入  
ノ宗ナリ。夫華嚴宗ハ。三界唯一心。々外無別  
法。心佛及衆生。是三無差別。如此觀念ヲナシ。  
是心即佛ヲ知ナリ。三論宗ハ三轉法輪ノ慧風  
ヲ仰テ。盡淨虛融ノ清天ニ二相正覺ノ月ヲ顯  
ジ。畢竟是空ヲ本意トス。法相宗ハ五諦各別。  
唯識論ヲ宗トシテ。萬法皆空ノ觀ニ住シ。萬法  
明色ノ空月ハ。八識羅那ノ臺ニ朗ニシテ。變化  
執生依地起性ノ機ヲ以テ。圓成實性ヲマツ者  
也。此外俱舍三論律家等。或ハ諸法皆空如夢如  
幻ト觀ジ。或ハ實相虛无如露如電ト行ズ。位儀  
戒律ト糺シクシテ。修學勤行ヲコタラザルナ  
リ。亦禪宗ハ拈華微喚コノカタ。門竿倒却ノ  
後。於列祖命脉ニ。行入ニ隨ガハス理入ニヨツ  
テ宗ヲ悟根本也。達摩大師同三界ノ混鈍ハ同  
一心ニ歸ス。前佛後佛モ心ヲ以テ心ニ傳文字  
ヲ立ズ。所謂禪宗ナリ。禪定ト云ハ如來ノ心法

受苦ヲ闕事ナシ。爰ニ天道ノ與ヘカ。過去疎縁  
ノ報カ。年來ノ妻ニ殿ル後歎、ノミナラズ。愛子ノ  
十一歳ニナルニ月ヲナラベテ長キ別ト成ハテ  
ス。誠ニ是ゾ遁世捨身ノ便リナルト思ウ心モ。  
一スジニ後生ヲ憑志深シトイヘドモ。我此ゴ  
ロマデ在家梵夫ノ身ナレバ。誦咒讀經スル事  
モナシ。又心地工夫ニトリカ、リ。禪門ニ入座  
禪ヲセソモ。又散亂龜動ノ心ニ妨グラレテ難  
叶。夫我朝ハ余朝ニ勝レシ諸神アトヲタレ御  
座。一度歩ヲ運テ恭敬シ。掌ヲ合テ禮拜シ奉ヲ  
縁トシテ。濟度シ玉ウベキ御誓願ナレバ。當社  
ニ願ヲ掛奉リテ參詣シ。後生ヲ神ニ任奉ル。闇  
然トシテ居タル所ニ。夜更灯影薄ナリテ。庭ノ  
松風音スミテ。闇ニ御簾ヲ動カスト思ウ處ニ。  
黒衣ノ法師珠數ヲナガ、ト、リ持タルガ宮  
殿ヨリ出玉ウ。夢トモ無クウツ、トモ覺ヘズ。  
我ニ近付座シ玉ウ。此所ノ社僧ナドノ殿内ニ

入。□ノ勤行終テ出玉ウカト思テ。言ヲ掛テ問  
テ曰。我此社ニ參テ。夕日照ス比ヨリ心靜ニ念  
佛申居タルニ。人壹人モ見ヘ給ハズ。聲立テ、  
ニ連ル山松風ノミナリシニ。今御僧ノ御出時  
シモアレ。此夜半ニ悅入申也。心靜ニ物語可申  
ト申セバ。御僧答テ曰ク。我此邊ニ徘徊スル者  
ナルガ。今夜通夜祈念スル心ノ内ノ珍サニ。我  
モ浮世ノ物語申サン爲也ト有ケレバ。行頓申  
ヤウ。此比俄ニ妻子ニ別。愛欲ノ繩ヲ切。偏ニ  
後生ヲ願ハント。去月十一日。高野山ニヲイテ。  
髻リヲ拂テ。熊野ニ三山メグリ。奈良長谷ヲ伏  
拜ミ。京邊土ノ宮寺皆悉廻リテ。比叡山三井寺  
山王七社モ拜ミ。扱此宮ニ參リタリ。今御僧ニ  
御物語承ベシト申ケレバ。御僧曰。最難有仰  
哉。此社ニ參テ或ハ長命ヲ子ガヒ。無病息災ヲ

ノハル、ト歩ハコブ志ヲ哀慇納受有。去ル元亨年中ニ。伊勢志摩ヨリ念佛ノ行人同行六七人有ガ來リテ。當社ニヲイテ一七日ノ念佛申ベキ願有トイヘドモ。未倍堂旦那ナシ。其夜ハ神前ニ通夜シテ念佛申。其曉當鄉千野ノ紀藤太夫ト云者ノ夢ニ。白張著タル宮人手ニ扇ヲ持。寢入タル枕ヲタキ。當社ヨリノ御使ナリ。昨日ヨリ大切ノ客人來リタリ。彼レニ饗應ベキ施食ヲ送ルベシト云。驚テ明ルヲ待テ。當宮ニ人ヲ遣シ見ルニ。念佛ノ行人六七人參居タリ。扱ハ此事成ラント。急ギ施米ヲヨクル。一七日不怠念佛申ケリ。猶々神慮難有思ヒテ。又七日相續テ念佛申サセケル。大井ハルバル國ヲ遙シ。當宮ヲ崇ビ詣シヲ感ジ給成ベシ。

建武四年丁丑。當庄領主武藏守源基連ノ息男十九歳ニ成。戰場ニテ左ノ肩ヲ射サセ。其疵惡腫トナリ。祈禱療治モ驗ナク。畢命近ク見

ヘケル。急ギ當宮ニ御願ヲ立ラレ。此疵亟カニ平愈アラバ。百番ノ笠懸ヲ射サセ。相撲百番法樂申。廻廊修理有ベキトゾ申サレシ。夢中ニ香色ノ衣著タル老僧來リテ。拂子ヲ持テ此疵ヲ撫玉フト見ヘシヨリ忽平愈アリ。是大菩薩ニ祈念申驗ナリト。軀テ笠懸相撲執行玉フ。奉行ハ吉木掃部助三郎。小黒平次郎。勝野左衛門四郎トゾ聞ヘシ。御財物トテ弓箭。太刀三振奉納セラレシ。翌年三月ハ。猶々法樂ニ五百疋ノ犬追物射サセ。十座ノ神樂有シ也。應長年中。安藤兵部左衛門尉光俊ト云者。最愛ノ妻同子ニヨクレ。遁世シテ法名ヲ行頓ト云。當社ニ通夜シテ。偏ニ後世菩提ヲ祈。今生ハ心ノ儘ニ榮ヘタノシムト云ドモ。夢露ノ宿リナリ。後世ハ物憂トテモ立チ歸ルナラヒ。劫數ヲ知ラザル栖也。適佛教ヲ聞。難受人身ヲ受テ。徒ニ此世ヲ明シ暮シテ。愛欲煩惱ノ執情ニ礙ラレテ。

建武三年四月上旬。武州兒玉ト云所ヨリ。顯宗ノ沙門當社ニ來テ。一夏ノ間當宮ニテ法華經讀誦シ。毎日一座不動護摩。同藥師供ヲ行ベキ願有シニ。遠國ノ客僧ノ事未一人ノ旦那無シトイヘドモ。施法ヲ神ニ任セテ四月十四日ヨリ行法ヲ始ラレケリ。五六日ニナレドモ。日食ヲ與フ旦那モナシ。爰ニ七日ト申日。當鄉領主信氏ノ召仕フ下女猪熊ト云者ノ娘。ミドリト云女子十歳ニ成ニ。當社御神付セ玉ヒテ。御詫有。我此程東國ヨリ客ヲ設ケタリ。大切ニ思フ也。夏中倍堂ヲ與ヘバ。我ニ供御ヲ備ヘシヨリハ猶悦ベシ。若此事ヲ虛誕ト思ハ。重テ奇特ヲ見スベシトテ。ミドリハ夢ノ覺タル如ニ成ニケリ。且ハ疑シク且ハ不思儀ニ思フ所ニ。愛子ノ五歳ニ成ニ付セ玉ウ。扱ハウタガウ處無シトテ。當宮ニ使者ヲ以テ尋ラレケリ。今月三日武州ヨリ客僧來テ。此十四日

ヨリ行法行玉ウ。未旦那無シト云。扱ハ此客僧ニ夏中倍堂進ラセヨトノ神ノ御告ヤトテ。日食息ラズ捧玉フ。是ニヨリ法施成就セリ。殊ニ當社ハ遠國旅人此處ニ來テ憐玉ウナリ。サレバ先年佐土島ノ者當社ニマイリ足ヲ痛。十日計廻廊ニ伏リ。社人老若是ヲ追出サントセシ所ニ。安平太夫ト云者ノ子七歳ニ成ガ物ニ狂ウ。聞バ大菩薩ノ御詫宣ナリ。今追出サントスル旅人ハ。遙ナル國ヲ隔。我ニ志有テ此處ニ來ル。足ノ痛所ヲ社如何ニモシテ能ナラント思ウ所ニ。情ナク追出スコト有ベカラズ。日食ヲ與ヘテ加療スベシト。返々託シテ神ハ上ラセ玉ウ。神宮寺ノ西ノ庇ニヨイテ。日番夜番ノ人々養生スル所ニ。御託宣有テ。三日目ニ黒衣ノ沙門病人ノ臥タル側ニ寄テ。珠數ニ鳥ノ羽ヲ取ソヘテ撫ルト覺ヘケレバ。即時ニ足立テ宮中ヲ悅廻リケリ。カヤウニ大井ハ遠郷ノ人

カナヘズ。今年正月十二日我前乘打シツル口惜シ。折ニカナハヌ祈ヲバセヌニ勝ル事アラジ。不聞ヤ昔平家惡逆積リテ源氏ニ世ヲ取ラレシ時。平家筑紫へ落行テ。宇佐宮ニ詣テ二度都へ歸ラント。サマ、神モ無キ物ヲ何祈ラン心

世ノ中ノウサニハ神モ無キ物ヲ何祈ラン心ツクシニ。

寶殿ニ聲有テ操返々シ高ラカニ詠吟有シカバ。サリトモト思ウ心モヨハリハテ。九國ノ地ヲモ落行シ。是モイカゞ違ウベキト。思マ、ニ口說ツ、神ハ上ラセ玉ヒケリ。扱又三郎憑心モヨハヨハト。論ズル心モ失ニケリ。此御詫宣ニテ熟思惟スレバ。實ヤ元徳三年ノ春出陣ノ事有テ。神領ヘ野伏夫ドモヲ當仰ラレケリ。神領ニヲイテ野伏夫共出スコトハ免シニテ立事無リシニ。堅託事申請ハ用途出スペシトテ二千疋取ラレケリ。翌年秋京上リノ御用脚トテ。

祭禮ノ年貢千疋。同段錢ヲゾ取レケリ。此事ノ御咎メヲゾ仰ケル。終又三郎殿此年ノ九月下旬ニ當社ヲ退出シ。吉河殿ノ御領ト成ケリ。吉河殿ハ當鄉知行有ベキニテ。心中ニ御願ヲ立ラレ。思儘ニ入部有テ。翌年建武元年甲戌。放生會取分結構ニ勤。流鏑馬五騎舊例ノ如ク。伶人樂ヲ立ラレケリ。舞姉ハ熱田ノ宮ノ太夫舞人四人參勤タリ。舞裝束ハ真福寺ヨリ借用シテ奇麗恒例ニ過タリ。翌日十六日ハ。田樂相撲百番アリ。五騎ノ流鏑馬ハ。名倉兵庫。成瀬九郎左衛門尉。萩野源兵衛。田中次郎左衛門武節。御代官名倉左近藏人トゾ聞ヘケル。扱法施ハ。十三日大般若轉讀。尊勝陀羅尼千反。十四日ハ法華經讀誦四座。十五日ハ論議八講。最勝王經轉讀アリ。眞福寺ヨリ衆徒拾人招請有テ行ハル。夫神ハ敬ニヨツテ威ヲ増。人ハ神ノ護ニヨツテ運ヲ開ク事。誠難有コソ覺ケル。

陣所へハ馬計歸來ルト思ヒシニ。遠江國中ハ。人ノ目ニハ白張著タル翁ノ此馬ヲ追行ト見ヘケリ。長崎殿九月末ニ歸陣有テ。翌年正月十八日ヨリ廿日マデ三ヶ日。百手的ヲ射サセ。二月埒ヲゾ立ラレケリ。

正和二年八月上旬。長崎殿ノ北ノ方產ノ期ニナリ難生。四五日大事ニ煩ケリ。様々ノ祈ノ驗シモ無シ。此上ハ神力ヲ憑申ベキト。當宮ニ御宿願アリ。其日ハ僧三人ヲ以テ。千手經三十三卷。同陀羅尼千返誦シ。肝膽ヲ摧ケリ。此度安寧ニ產有ラバ。臨時ノ祭ヲ勤仕スベシ。又北ノ方ノ御願ニハ。我寧產ナラバ。鐘樓ヲ立直シ参ラスベキ由申サレケレバ。其曉寅ノ刻御產。母子スナヲニシテ。殊ニ男子ニテ御悅限ナシ。八月ハ恒例放生會ナレバ。取ハケ奇麗ニ營ナミ申サレシ。御代官足立五郎左衛門尉。射手ハ源兵衛尉トゾ申ケル。同霜月三日。臨時ノ祭禮執

行。莊嚴美麗ニ由々敷ゾ有ケル。神馬三疋。御幣緒三疋掛ラレケル。翌年二月ヨリ鐘樓ノ作事始テ。三月十日ニ造畢セリ。作事奉行山中六郎トゾ聞ヘケル。元弘三年秋。當社足助又三郎殿領主タリシ時。吉河殿入部有テ。足助郷ヲ知行セントセシ時。又三郎所領相違ヲ歎テ。當宮ニ祈申サレシニ。野口太夫ト云者ノ女子五歳ニ成ニ御詫宣有ケリ。又三郎我ニ祈ヲナストイヘ凡。去々年元徳三年ノ春我祠官ニ用脚ヲ申カケタル事。偏ニ我痛ム處ナリ。タトヘ祠官ドモニ科有トイウ凡。我ニ不勝メコソ悦事有ベケレ。未三ヶ年ヲ過ザレバ。遠カラズヤハ忘レ玉フベキ。非道ノ用途二千疋取ツル事ノ無念サヨ。神ハ非禮ヲ請ズ。氏子ヲ蔑ニスル事我足手ヲモグガゴトクナリ。如何ナル法施ヲイタス凡。此度ハ叶フマジ。去年正慶元年ノ秋。祠領ノ年貢ヲ納前。社司深歎テ訴訟セシモ

千劍破神ニ祈ノ深ケレバ母ノ病ヲバ淺ナス  
ベシ

トウタヒケレバ。ヨロコビ身ニアマリ。當座法  
樂ニ僧口ヲ以テ心經千卷。同秘鍵百卷ヨマセ。  
〔般字心〕歸宅ノ見レバ。參詣セシ翌日ヨリ。赤色ノ鼠來  
テ毒ノ上ヲ舐ルト。夢ウツ、凡無ク覺ヘケレ  
バ。病心ハナカリケリト病者語リケレバ。悅事  
不斜。軀テ神馬ニ疋ヒカセ。信濃布十端奉ル。  
文永七年九月中旬。外下山吉木ノ刑部左衛門  
尉夫婦。伊勢參宮シテ下向ノ道。俄ニ惡風吹テ  
舟ヲ破損セントス。已ニ海底ニ沈ムカト思フ  
計ナリシニ。當社大菩薩ニ祈申テ。嵐止メ玉ヒ  
テ安ク湊ヘ付玉ヘト。心中ニ立願有ケレバ。皆  
皆舟ニ有人人目モクレテ夜凡分ザル處ニ。翁  
リニセシカバ。風軀テヤミツ、。則湊ヘ付ニケ  
リ。是併大井ノ我氏子ヲ他國ノ海底ニ沈マス

事ヲ憐テ。水主楫トリニ紛レテ來リ助玉ウナ  
リ。其時ノ心ニハ則彼舟ノ舟頭カト覺シガ。大  
井ノ御影向有テ助玉ウトハ後ニゾ知レケリ。  
宿所ニ下向シテ時冠ヲウツサズ。當宮ニ悅申  
ニ參テ。觀音普門品千卷。神馬一疋。料足千卷  
御修理ノ爲ニ奉ル。延慶四年秋。當鄉領主  
長崎殿。當國今橋ヘ張陣ノ時。上總黒ト云五寸  
計リアル馬。何トシタリケン。夜綱ヲ切行方不  
知ケリ。折節其夜雨降テ馬ノ蹄モ見ヘズ。一兩  
日旁々尋ヌレドモ見ヘズ。則當宮ニ祈念有テ。  
今一度此馬返シ玉ハ。百手的ヲ射サセ。埒ヲ  
立テ參スベキト立願有所ニ。此馬其夜ニ東ヲ  
サメ行。遠州金谷ト云處マデ走リケリ。人々見  
相取ラントスレドモ更ニトラレズ。三日ト申  
サルノ時。誰ヲイ返スト無レドモ。本ノ所ニ歸  
來リケル。長崎殿悅不斜。是只事ニアラズ。偏  
ニ大菩薩ニ祈申セシ驗ナリト。彌信心堅固也。

彼者咎無シトテ。尋デ地頭ヨリ喚カヘシ給ウ。其悅ニ十一月十八日。鐘ヲ鑄直シテ三社ノ斗帳ヲ掛奉ル。其子孫繁昌シテ今ニ絶ザルヨシ云傳リ。

足助枝村三吉村ニ當麻太夫ト云者。田ノ境ヲ人ニ指コマレ。地頭ニ此由申テ歎ケレドモ。訴人ツヨカリケレバ。本望成ガタシ。當宮ニヲイテ七座神樂ヲ法樂シテ。名田本ノゴトク境ヲサセタビ給ヘト。祈念一心ニ申ケレバ。其時神子ニ物ノ氣付テ。

春ノ田ノ境ノ柳吹コセドマタ吹返ス天津神風

ト繰返々々ウタヒケレバ。未此神樂モ七座ニヨバザルニ。三吉ヨリ使來テ。境越タル者ノ女子十歳ニ成ガ神ノ氣ニトリ。噤メラレテ。田ノ境本ノゴトク返セ。トメキニヲメキ云ケレバ。元ノ人ニ可返由申テ。則境ヲ元ノゴト

ク返シケリ。其悅ニ名田ノ内五反當社ニ寄進セリ。末社八劍宮ニ祭禮ナケレバ付奉リテ。毎歲八月八日祭禮怠ル事ナシ。三吉村一色ノ内田五反是ナリ。

文應元年春。河摺村藤太夫ト云者愛子十二歳ニ成ニ。疫神付テ已ニ命危ク見ヘシカバ。當社ニ菴室ノ僧ヲ參セテ。此度病スミヤカニ平愈サセ玉ヘ。燈爐鑄サセテマイラスベキヨシ。一手陀羅尼一夜ニ三百三十三返誦シケレバ。病入ノ枕元ヨリ赤衣ノ童子タチサリテ行トウツツニ見レバ。癪テ本復アリ。

文永五年。名倉郷紀平太夫ト云者。妻女腰ニ惡腫出來テ療治不叶。偏ニ後世ノ願ノミ也シガ。當社ニ祈ベキ心フト出來テ。紀平太夫ハ病人ヲ打置テ。當宮ニ詣テ二心ナク丹誠ヲ致シケレバ。其時六歳ノ童子神託有。

能ナラセ玉ウ。其年ノ三月廿日ヨリ。一色ノ宮内大輔輔美テ御立願果サセ玉ウ。此舟一艘ハ矢作今渡ト云所ヘ所望有シナリ。

當國額田庄ノ忠家ト刑部左衛門行元ト領地ヲ諍。忠家ハ權威ニ募リテ道理ハ無ク。行元ハ保元ノ亂ニ戰忠ニヨリテ給ル處ナレバ其理無ニアラズ。然ドモ忠家ニ押取ラルベカリシ時。賴所ハ

佛神ノ御惠ヨリ外ハナシト思テ。眞福寺藥師ヘ立願申。同若宮ヘ祈念有。我此度相論ニ勝事ヲ得バ。瑞籬ト塔ヲ造テ三百燈一夜ニ炷ノ。淨土三部經四十八卷ヲ讀誦スベシト。我宿所ニ居ナガラ。身ヲ清メ淨衣ヲ着シ祈念二心ナク申セバ。上裁有テ行元ニ付ニケリ。相論ハ三月ノ比ナリシ。其年ノ七月下旬ニ此宿願果シ侍ベリ。

仁治元年秋。當庄仁木郷源長重知行ノ時。濃州ヨリ土岐次郎入部有ベキ由聞ヘシベリ。

苗代ノメグミモ廣キ神ノ代ニ秋ノ田刈ト云シ悔シサ。

カバ。長重當社ニ祈申テ。土岐次郎發向スルト

カヤウニ縁返シ縁返ウタヒ狂ヒケレバ。奴ハ

云ウ共。理運ニ當リ郷安堵仕ナバ。神田ヲ寄進可申。同ハ彼次郎ガ謀叛ノ心ヲ出立仕ラザル前ニ止ナセ給バ。大慈大悲ノ御利生成ベシト。偏ニ丹精有シニ。八月二日土岐次郎打立處ニ。藤原利連ト云旗指成シガ。馬ヨリ倒ニ落テ首ノ骨突折テ死ス。是ニヨリテ其時ノ出張思留リキ。是則大菩薩ノ御計ニテ如此留給者ナリ。然間仁木スモ、ノ村内田五反寄進アリ。東ノ脇猿投ノ社ノ祭田ト號ゾ。九月九日怠慢ナク祭禮有ナリ。

正嘉二年ノ秋。高橋庄寺部ト云所ノ土民。人ノ田ヲ刈ヨシ無實ヲヒテ搦取ラルベカリシニ。忍ビツ、宿處ヲ出。當宮ニ七日參籠申テ。無實ヲ歎申所ニ。六日暮程ニ成テ。無實云付侍シ人竹ノ葉ニ四手ヲ付テ。

部。法華讀誦百部。神樂田樂等十二座法樂アルベキ由。願書ヲ納申サレケレバ。勅使歸參ノ夜。告有テ御惱怠タリ給ヘリ。其後ノ御悅ニ水晶ヲ奉納有シカバ。日出度様ナリ。

四條院御時。三品親王腰股ニ大事ノ腫物出來。洛中佛閣ニ御祈有ケレドモ其驗無リシカバ。四條大納言行守ニ仰ラレテ。當宮ニ御願ヲ立ラレケリ。百部仁王會。孔雀經百部。尊勝陀羅尼一千反。十座ノ神樂法樂有ベキヨシ。御使當社ニ參着セシ夜ニ。傍ニ寢タル人ノ夢ニ。青蛙來テ彼腫痛所ヲ喰割ト見シカバ。纏テ其夜半ニ膿少ヅ、出。其儘平愈成給フ。

後堀河院御宇。四條大納言公頼五條ノ橋ヨリ落サセ玉ヒ。色々ノ療治驗無リシカバ。當社ハ都ヨリ東ニ當リテ。藥師佛淨瑠璃世界ヲ像ドリ。傳聞バ則神護寺ニゾ。藥師佛御座ナレバトテ。使者ヲ下シ御祈有シニ。七日ニ當ル其夜。六尺計ナル法

師ノ香染ノ衣著タルガ。水精ノ珠數ヲ持テ彼痛所ヲ撫玉フト。ウツ、ニ見ヘ玉ヒシカバ。翌日ヨリ杖ヲ舍テ立給ウ。其時ノ使者醍醐ノ行惠法印トゾ聞ヘシ。法味ノ納受無疑也。

八

十三代土御門院御宇。保覺法親王四十一ノ御年。車ヨリ落給ヒテ左ノ肩ヲ打損ソ。片輪ニナラセ玉フベカリシニ。寛祐津師ヲ下シテ。當社ニ最勝經百部。藥師經百貳拾卷讀誦シ。大隨求陀羅尼百遍踊セラレシカバ。七日ト申曉。肩骨ハツシト鳴ト御耳ニ聞ヘシカバ。搔撫テ御覽ズレバ痛心モ無リシ。夫ヨリ本復疑所ナク。當宮ノ靈驗彌アラタニ尊ク思シメシケリ。

九十二代伏見院御宇。源憲義久我駿ニテ馬ヨリ落サセ玉ヒテ。右ノ足打損ジ。當國ニ知ヨシ

臨シ。龍神八部ノ出現モ此處ニ有カト思ワル。誠ニ四神相應ノ地。三樂具行ノ砌ナリ。御託吟ニ曰。

河波ヤ峰ノ松吹風マデモ法ノ外トハ御ハザリケリ。

放生齋會ノ秋ノ天ニハ。三五夜中ノ新月色清  
リ。倍從祭祀ノ春ノ地ニハ。華飛如錦濃粧ゾ  
ト。此處ニ見ヘ知ラレタリ。宮社十余蔓ヲ並  
ベ。人屋數百軒ヲ築。往復華洛ノゴトシ。貴賤

ノ出入市ヲナスニ似リ。神慮爰ニ跡ヲタレ給  
フモ理リト覺ヘケリ。度々神託アラタニシテ  
効驗尊ク有シカバ。參詣ノ縉素踵ヲツギ。敬禮  
ノ上下袖ヲ連子。日夜朝暮息リナシ。當社此所  
ニ影現〔影現〕シ給テヨリ。度々ノ利生ノ事大略記之。

五十八代光孝天皇ノ御宇敦仁親王六十二  
歳ノ時。御惱ノコト有テ祈療ノ驗モナカリシ  
御歎ノ余リ。我六十歳ニゾ命ヲシムベギニア

一條院御宇。内親王十三歳ニ成セ玉フ。御惱頻  
成シカバ。當宮へ御宿願ニ曰。轉讀大船若經十

ラ子ドモ。同ハ病苦ヲ除テ平安ニ臨終アラセ  
給ヘト。イカナル靈神ニモ。祈ヲカケ度思メス

所ニ。四條大納言親住參テ。三州足助八幡宮靈  
驗アラタニマシマセバ。是ヘ御祈アレト申。廳  
テ使者ヲ下シ願書ヲ納ラル。其願書ニ曰。

敬白 立申 大願事。

一可奉勤挑 燈明千灯。

一可奉法樂 神樂十座。

一可奉執行 流鏑馬百烈。

右立願之志。偏爲信心。大施主某敦仁。除病延  
命。起居恒利也。仍立願如右。敬白。仁和四年七  
月六日。使者歸京セザル前。瑞夢ノ告有テ則病  
去リ給リ。其年九月十一日ヨリ十三日マデ三  
ヶ日。御燈。神樂。流鏑馬。大納言勝保奉行シテ

勤仕有シナリ。

ニ仁木郷左京太夫ト云者アリ。富祐ノ者ニテ  
有シガ。俄ニ面ニワロキ瘡出來テ。療治術ナク  
侍リシカバ。當社ニ祈申テ。本復セバ擣鐘鑄サ  
セテ奉ルベキ山申ケレバ。程ナク平愈シテ。其  
年ノ霜月三日。鐘ヲ鑄サセテ奉ルナリ。正治二  
年。橋助長所領相論有シトキ。其祈ノ爲ニ。當社  
ニ七日通夜申セシニ。夢ノ告アリ。我ニ五部大  
乘經ヲ與ヘヨ。己レ相論ニ勝事有ベシト有リ  
シカバ。軀テ私宅ニ歸リ。京ヘ逃ヘ求下シ侍リ  
シヨリ。相論ノ地思ノ儘ニ安堵セシコト。尊ク  
ゾ覺ヘケル。建永元年丙寅十一月。源ノ長重戰  
場ニ出テ。味方軍ニ負ヘカリシ時。當社ニ一念  
ノ宿願ヲ立。我此軍ニ勝利有ラバ。大般若經一  
部寄附申ベキ由祈念アレバ。其軍ニ打勝。則一  
ヶ月ノ中ニ經ヲ施入ス。貞應二年。山城八幡ヨ  
リ社僧澄永法印ト云。當社ニ來リ供僧ニ成テ  
居住セシヨリ。社内ノ勤行。前ニハ天台ノ法燈

ヲカ、ゲシガ。眞言ノ蜜行ニナセリ。然後顯蜜  
トモニ當社ニ絶ズ行來レル者ナリ。建保元年  
癸酉三月。賴朝夫婦ノ影像ヲ寫シ。當宮右ノ脇  
ニ相並テ宮社ヲ造テ。今宮殿ト號シテ崇奉ル。  
是ヒトヘニ當社中興ノ旦那タルニヨツテ。御  
神一味ニ尊敬スル所ナリ。當社靈地ノ躰タラ  
ク他所ニ勝レタリ。東ハ大河流テ福智圓滿ノ  
水清々タリ。參詣ノ男女煩惱罪障ノ垢ヲ洗テ。  
發心執行ノ門ニ入方便有。西大道ヲ通ジテ八  
相正覺ノ道廣々タリ。往還ノ道俗中有化城ノ  
衢ヲ過テ。終ニ眞女ノ本宮ニ至ル莊ヒアリ。南  
ハ岡高ヲシテ松樹枝ヲ連ネ。常樂我淨ノ色相  
ヲ見セ。梢ヲ渡ル風ノ音ハ琴瑟ノ曲ヲシラベ。  
只是天人ノ影向カト疑ヒ。聖衆ノ來迎カトア  
ヤマタル。北ニハ山險敷シテ。峰ニハ妄相虛夢  
ノ雲晴レテ。菩提涅槃ノ岸洞ラカ也。巖ヲ落ル  
瀧ノ響ハ。神樂ノ鼓ノ聲ニ等シ。歌舞ノ井モ來

ナルニ神氣付テ口説コト有。我ハ是高橋庄猿投ノ神也。當社八幡ト值偶有テ。本宮山ヘ飛來レリ。我モ亦此處ニ社ヲアマ子ク與ヘヨ。其望有テ此愛子ニ付來レリト託有シニヨリテ。實家社ヲ造可申由領掌申ケレバ。病惱スミヤカニ平愈セリ。當社ノ左ノ脇。若宮ニ相並デ。猿投ノ社祝申也。五十四代仁明天皇御宇承和八年八月十四日。當社御供ヲ備ヘ侍ル所ニ。御供俄二ツニハレテ高坏ヨリ西ニヲツ。不思議ニ思ヒテ神女ニ神託ヲ祈ル。託シテ曰。尾州熱田大明神此所ニ來リ給フ。八幡ノ御爲ニ御祖父ニテハタラセ御坐。今爰ニ來テ共ニ氏子御護リ有ベキ御誓約ニヨリテ。此宮中ニ御坐セリ。急社ヲ構ヘテ安置シ奉ベキ由告知セ給ヘリ。夫ヨリ當社西ノ脇ニ小社ヲカマヘテ。熱田ヲ崇奉ル。今八釤宮是ナリ。八十二代後鳥羽院御宇建久六年乙卯四月上旬ニ。源賴朝此山中御

通ノ時。此社何ナラント御尋候時。八幡宮ニテ御坐ヨシ申ケレバ。源氏ノ氏神ニテ坐ニヨリ深ク信ジ給テ。祭禮ノ爲ニ領地ヲ寄附有。今本神領是ナリ。坂鎌倉ヨリ圓範僧都ト云人越置レテ。供僧一院ナリシヲ六供ニナシテ。一心三觀ノ修行ヲコタリ無シ。此時ヨリ當社勤行等定有也。坂建仁元年辛酉。當社ヲ大社ニ造替給ヘリ。又元久元年乙丑三月。嶽宮御造營有テ大社ニナシ給テ。承元元年丁卯。源賴重放生會始テ執行給フ。三社ノ神輿嶽宮ヨリ御幸ナシ奉リ。管絃伎樂ヲ調ケリ。同二年戊辰年。放生會ニ流鏞馬三騎調テ。祭禮尤由々敷執リ行ケリ。建暦二年癸酉八月祭禮ヨリ。田樂相撲有リ。建仁三年癸亥。藤原俊尚ノ妻女病床ニ伏テ存命不定ナリシカバ。此祈ノ爲ニ廻廊ヲ造。當社ノ莊嚴ヲ勵ミケレバ。忽ニ病去リ子孫繁昌セシ者ナリ。此時廻廊瑞籬初テ造立ナリ。建保年中

神也。名ハ護國靈驗威力神通大自在王井ト云  
ト有リ。現世即得求長壽。官位富饒皆成就ト云  
ハ。藥師本願經ニ曰。求長壽德長壽。求富饒德  
富饒。求官位得官位ト有文ヲ託シ給ヘリ。依之  
本地藥師佛ニテ御坐ト知テ。神宮寺ニ藥師ノ  
尊像ヲ立置ナリ。其後賀淨夫ハ行基井ト誓約  
メ。介木ヘ趣テ居住シ。後ハ稻荷明神ト顯レケ  
リ。好墓士ハ當社宮守ト成テ住宅ス。此所山深  
シテ人家希ニシ田畠鮮シ。當社末小社ニテ御  
座シテ偏ク知人ナシ。角テ星霜ヲ送ル所ニ。桓  
武天皇ノ御時。源秀弘ト云人當社ノ前ヲ通ル。  
馬俄ニ倒レテ落馬セリ。眼暗クノ東西ヲ不辨  
心地煩ヒケルニ。神氣付セ給テ宣ク。我此山中  
ニ神ト彰レ年月ヲ經トイヘドモ。我ヲ崇敬ス  
ル者ナシ。汝今ヨリノ法施ヲ致シ恭敬セバ。子  
孫繁昌シテ武運長久タルベキ事知ラセング爲  
ニ。落馬ハ我ナス所ナリト云テ。転テ夢ノ覺ル

心地シテ本心ニナレリ。扱一供ノ僧法ヲ作リ  
テ。朝夕ノ法施サセシヨリコノカタ。神威光ヲ  
増シ。靈驗彌新ナリ。而後五十一代平城天皇御  
宇大同三年戊子四月中旬ニ。野口村藤太夫ガ  
娘七歳ニ成ニ託シテ曰。我此處ニ跡ヲ垂住事  
久シトイヘドモ。神女巫ト云事ナシ。此小女我  
ニ得サセヨト云テ。物ニ狂フ事三ヶ日。彼親辭  
難シテ則神女ニナシ。社近ク住セシヨリ。神德  
益貴シテ渴仰ノ人多カリケリ。五十二代嵯峨  
天皇御宇弘仁七年丙申六月上旬ニ。神女ニ託  
シテ曰。此處ニ開發ノ者ノ子好墓士ノ神靈也。  
我内證神位ヲ保トイヘドモ人シラズ。急ギ社  
ヲ造リ我ニ與ヘヨト有シカバ。社ヲ造リ崇奉  
月。藤原實家ノ愛子十一才ニナル。病付テ久敷  
煩ケリ。色々祈ケレドモ驗ナシ。當社僧真秀律  
師ヲ請ジ内加持スル處ニ。彼病者ノ妹八歳ニ

セリ。一ハ猿ノ形。一ハ鹿姿。一ハ鬼體ニシテ。大木ノ梢。巖石ノ上。飛行在自ニ見ヘタリ。人々アヤシミヲ作ス所ニ。猿形ナルハ石舟ニ乗リ飛行。高橋庄猿投大明神是ナリ。鹿ノ姿ナルハ彼處ニ留リ。則砾鹿大井ト化現セリ。當國一宮是ナリ。亦鬼神ナルハ能物言。我ハ是紀川牟漏郡熊野本宮ヨリ國廻リスル者也ト言。彼大

能士ト號ス。亦此所ニ下主神ノ女アリ。自足城姫ト云フ。是ト夫婦ニナリテ住事亦七ヶ年也。一女二男ヲ生ズ。一女ハ崇見足姫ト云。二男。一人ハ賀淨夫ト云。一人は好基士ト云フ。其後歸能士人王四十代天武天皇御宇白鳳三年乙亥二日十一日。誓言ヲ殘シテ隱畢。其誓託語曰。

我是護國靈驗神。 現世即得求長壽。

官祿富饒皆成就。

當來廣度諸群生。

本宮山ト云リ。而後鬼形黒雲ニ乘ジテ北方ヘ飛去ル。足助郷深山タリシ處ニ至來レリ。人家希ニシテ雲霧ノミ深シ。彼處ニ往ベキ思ヲナシ。先一夜ニ靈山ヲ築出セリ。今ノ飯盛山ト云是ナリ。其山形寶珠ニ似テ飯ヲモリタルガ如シ。是則當社圓滿ノ相也。鬼神彼山ニ住リ。名ヲ善證鬼ト云。此所ニ住トイヘドモ。三年マデ人知事ナシ。其後人知トイヘドモ。鬼形ニ恐レテ人民親事ナシ。依之人身ニ變化シテ。名ヲ歸

此語ニヨリテ。賀淨夫好基士二人シテ。則廣社ヲ造。八幡宮ト崇奉リケリ。我是護國靈驗神ト云ハ。本記云。欽明天皇三十二年辛卯神護五年正月十一日。豊前國宇佐郡菱潟ノ池ノ邊大尻ト云フ山ノ奥ニ。鍛冶スル聲聞ヘケレバ。大神ノ此義三年五穀ヲ絶テ祈念スル。三歳ノ小兒ニテ竹ノ葉ノ上ニ立テ。託宣ノ曰。我ハ是

心者。何日何生。將住不退乎。若絕此法世。誰救魔界。雖拙其詞可聞悟之。依地倒者起地。爲法受苦者。依法脫苦。先言一文一儀。誰爲狐疑。何更更離先賢之跡。將見佛聞法。忽成佛道。只今以所修禮奠及一切善根功德。悉廻向魔界。早止邪道皈正道。速改妄見生正見。入四生同一佛城門。六道供生三菩提果。仍遠離魔界。有二方便。一者慈悲。二者空觀也。所詮讀誦妙經。可唱神咒。是則等慈悲與空觀。第一義諦甚深法門也云云頌曰。

願以此功德。

(雲脫)  
不及於一切。

我等與衆生。

皆具成佛道。

南無自他法界平等利益。

文政二年五月十四日比校了

正明

二儀達順アラザル者也。

爰ニ東海道三河國賀茂郡足助惣社八幡大菩薩元興ヲ窺フニ。仁王三十九代天智天皇ノ御宇。當國寶飯郡大深山ト云山ニ。怪異者三ツ出來

夫清陽ハ天ト也。重濁ハ地ト也。而后神聖其中ニ生ズ。國常立尊ト申テ。五行德マシマセバ。

各御名ヲ顯シテ。七代ニ及ンデ。伊弉諾伊弉冉

尊ノ二神ラノ御神。久堅ノ天ニ住給ヒシ時。豈此下ニ國無ランヤトテ。逆鉢ヲサシヲロシテ

搔探リ給。其鉢ノ下タリコリ堅マリ。アラガ子ノ地出來ニケリ。扱一ノ島トナリ。アハ地ヨト

宣ヒシヨリ。今淡路國ト云リ。彼島ニ二神アマ下リ坐シ。國々ヲ作シ。山川草木。亦一女三男ヲ生給フ。中ニモ天照大神ハ靈異尊ニテ。皇孫瓊々杵尊ニ三種ノ神寶ヲ奉リ。八百萬ノ神ヲ添。千五百秋津瑞穗ノ國ヲ讓リ。寶祚キハマリ

無ルベシト詔御坐シヨリ以來。三光變易ナク。

足助八幡宮緣起

尼天。宇賀神將。十五童子。十羅刹女。十六善神。三寶荒神。庶亂多婆天。那形都佐毗耶伽障。尋神等。無量眷屬。下堅牢地神。琰魔法王。五道冥官。泰山苻君。司命司祿。俱生神十二神將。一切大小神祇。內海外海之龍王。龍壽等諸眷屬。別當太神宮。高藏。八劍。大福田。水上。日破。源大夫。五所左右八百萬眷屬等。各爲法樂莊嚴。一切神分般若經。打。

大般若經名。打。

神代より小倉の山の紅葉は、したてるひめやそめはしめけん。

龜山にとるさかきはのときはにとさしても君をいのりぬるかな。  
世にかくてつなかるゝ身もすくはなんいける  
をはなつ神のめくみに。

魔界廻向。

夫以一善廻向功德。魔界離苦德。解脫心地觀

經曰。有菩薩。以諸天魔爲恐怖。魔王眷屬充滿欲界。障修道人。妨菩提云々。故末代善者甚深可恐者也。但宿善淳熟而行願清淨之人。更不能擾惱。天魔我等。慾砍出離雖修善。都戒定惠中。無一人之切孕。身口意間。未離衆多失。而假名阿練若。內外不相應。名利多真實少。嗚呼所作日夜非皆魔業哉。未發心諸行豈隔其業哉。花嚴經曰。彼都未發心。誠我等類也。顛倒墜難期解脫。所以運久志經年人猶不道其難。況於初心行者乎。但全一善勵一念。令爲信心者。定哀愍諸佛必加護。天神盍成就二世悉地哉。設雖現魔王形。悟別爲真佛。設雖真佛來迎。迷則爲魔界。最深將用心何更如之乎。昔以智力守法城。以行德伏魔軍。今何爲其怨讐。爲其末類哉。近代顯密修學之有功有德人。粗失出離之道。受魔界之苦。墮惡趣。妨善惱人。譬投如意珠徒如覩瓦礫。嘗甘露藥。剩似增煩惱病。哀哉悲哉。不改今凡

六尺入テ見マツレバ。金ノ箱ゾ顯畢。

各田蘭寄奉ル。

東西兩所勤行所。

神ノ示ニ違子バ。信感肝ニ銘ツヽ。

讀經論談盛也。

南北兩社樂屋ニハ。

恐退キ此所ニコソ。宮所ヲバ定ヌレ。

音樂晝夜ニ不絕。

蓬萊不死ノ樂ハ。

四面八町一夜ニソ。俄ニ林ト成ケル。

喜見城ニ不異。

一度步運人。

靈木其數多レド。春日祭ル梅ノ宮。

二世ノ願ヲ圓滿也。

常盤堅盤ニ榮ケリ。二反。

櫻ノ宮ゾ盛ナル。

夏ハ手毎ニ神取。

人モヤ民木宮木引。

秋ハ紅葉ノ手向山。

御幸ノ松ノ名モ高。

冬モ常盤ノ千枝杉。

百枝ノ松ニ枝カハス。檜楓梧村々ニ。

雪ノ白綿掛ヌレバ。花見山トゾ名ケル。

東ノ峰ヲ出日ニ。

玉ノ甍モ耀ケバ。

西ノ海ニ入月ノ。

玉妃ノ昔ニ不異。

朱鳥ゾ于今覺ル。

都ノ空ヲ詠レバ。

南ノ村ニ市ヲナシ。

江崎ニ船ヲ集ツヽ。

北ノ村ハ神久テ。

日々ノ官幣忙シ。

松炬ノ島ニ宮人ハ。

夜々燎ニ舉ツヽ。

貴賤壽福ヲ祈テゾ。

行疫流行神。

大弁才天。吉祥訶利帝。歡喜陀枳

### 神分

慎敬白。奉始天太廟神地宗廟神。奉獻王城鎮守天照豐受兩太神宮。八幡三所。賀茂下上。松尾。平野。吉備。稻荷。春日。大原野。大神。石上。大和。廣瀬。龍田。住吉。日吉。梅宮。吉田。廣田。祇園。北野。丹生。貴布禰。殊關東鎮守伊豆箱根富士權現。三島大明神。鹿島。槻取。筑波六所明神。王子眷屬。惣者金峰。熊野。白山三所大權現。其外新羅普天卒士大小諸神。上梵天帝天護世四王四空四禪六欲諸天。北斗七星諸宿曜等。當年行疫流行神。大弁才天。吉祥訶利帝。歡喜陀枳

炬島開利生花檳林。仍爲報垂跡恩德。唱伽陁奉再拜。頤曰。

若人專念熱田神。一度參詣蓬萊宮。

無始生死罪消滅。

隨願即得詣神土。

热田講和讚

坂命熱田大神宮。高藏八釦大福田。

水上日破源大夫。左右八萬百四萬神者。

神集ニ集テ。皆是力ヲ合ツ、。

和光ノ塵ニ交リ。

尊神空ニ住シ時。蓬萊山ノ濫觴ハ。

流レ來ヲ悅テ。遙ノ沖ヨリ島一ツ。

手撫ガ島ト各ケリ。尊手ヲ撫トハメ。

天下四州ヲ求ツ、。

初テ神宣新ル。四方ノ氣色ハ炎ニテ。

本誓利生地ヲ見ニ。不絕清水沙岩ヨリ。

居地ナル故ニ來臨。流レ出ヌル澗イニ。

驟ノ萬草榮ル。永ク壽命ヲ可續。

七度財ヲ納ムト。孫谷宮丸鋤取り。

我等與衆生。

皆具成佛道。

坂命頂禮 日本諸神 皆是熱田太神王子

屬ニ反。

第三。舉廻向者。香花燈明。紙錢幣帛。以懇祈禮奠。廻向信心无導者。功德最廣大也。殊奉獻所。是蓬萊不死宮。爲龍宮城八葉九尊蓮臺九穴金龜住所。則大日三廣耶形地也。故稱都卒內院。豈九所烏居者非九品淨土哉。終一切衆生者悉渡裁談橋。於下品下生烏居來集。而蒙神之冥助。各赴正路。已上。因茲來世首路備神飯。舉天祝而已。故貴賤成林。緇素諍道。一天下四海之上。誰不浴其恩波。云佛界云神國。盍受其惠哉。面々願。各々望。應機隨志。莫不成就。仰願一稱一禮之依廻向功力。早內證雲晴。速拜外用月明云々。

願以此功德。

普及於一切。

神ノ數ニ隨テ。

居地ナル故ニ來臨。

荷宣旨。備置法味於靈地。南都展常樂會。北嶺執錫杖。責當神威光。自朱鳥官荷宣旨以來。定

二季四節祭會。朱雀院御宇始放生會於當社。福原臣清盛宜一切經會。而難述恒例祭祀一一。抑

本迹誓願有特。一切皆是自緣莫生。盍依万法其行哉。仍立三段篇章。仰內外妙得。欲令成就二世悉地而已。

第一明本地。

第二讚垂迹。

第三舉廻向。

第一。明神真本地者。其今難測。但去白風託云。

風吹

我是麁醯首羅智所城主三億攝領大威德五大力示現熱田太神也。而爲化度利生。引率五鑠八鉢十二神將八百萬眷屬。降下此土云々。將知諸社云。諸佛所居。皆是淨土也云々。然則南北兩社者。胎全一軀法王也。神宣記文指掌。顯密利益豈廻踵哉。貴賤尊卑渴仰爭空哉。依之皈本地之

內證。唱伽陁奉再拜。頌白。

諸佛教世者。住於大神通。

爲悅衆生故。

現無量神力。

皈命頂禮日本大棟梁熱田太神。王子。

第二。讚垂跡者。凡以正道正理爲心。以神通神足爲質。當知神通是諸佛上智三乘目足。如來在世尙尔。況於神國哉。國者神之可守國也。生者神之可度生也。故權者實者。隨所應機。爲主爲半。互通助互任緣。巨益非所言宣。應時觸物。靈驗非所心測。殊當宮者。慈悲萬行之明德。日域

無雙尊主。忝天照太神首素盞雄尊。共訪靈威。神釵遺名。及人皇。倭武尊改叢雲字稱草薙。凡自爾以來。爲解除東夷怨家。卜蓬萊地。現熱田太神云々。想以靈鉢崇神牴夏。雖亘諸神。別以當社爲其源。因茲代々凶徒等退散。祀爲當宮先例。最仰可信者乎。砌是百王鎮護。宗廟萬民與樂社檀也。前有呼傳濱浮和光月潮水。有後松

又宮姫持武藏給唐鏡廣八寸。此鏡稻種尊イタマヘリ。又大自在天舞將束。冢戌亥角納給。八鍔宮御殿下鏡アリ。厚三寸廣六寸也。此神鏡此海有云說アレドモ非說也。此大明神大峯生給故。彼處名佛生石云。八鍔者。叢雲鍔。十峯鍔。クサナギノ鍔。討取給東夷鍔。日柄豊前々司云人母鬼取有時。熱田大明神祈請申タリシ。鬼討取鍔ノソハエ鍔名。合八鍔也。又五智纖顯錦有。大宮辰巳角有。ソサヲノ尊持給ヘリ。年上木本納給。大明神東夷討下給時。伊勢太神宮給御坐火打。日ハリノ宮御殿下有。抑此八頭八尾大蛇云者。熊野權現化身也。八頭八識也。十六日自附十一大井智惠之眼也。八大童子也。毗者本家光城坐五智中臺法界牞性智鍔也。大宮本地五智。八鍔宮不動明王。高藏毘沙門。日破宮地藏井。水上宮聖觀音。源大夫殿文殊。大福田虛空藏。記大夫殿十二面觀音。青袞千手觀音。大宮四

面八町南門海藏門名。此處實龍宮城。故東門東方玉々世界。西門當鎮星門。西方淨土東門當。又家光淨土也。

穴賢々々。他人不可見。可秘々々。熱田宮秘尺。

### 熱田講式

和光同塵結緣始。八相成道利物終。

坂命頂禮天照大神宮。

王子眷屬二返。

敬白一切三寶大小神祇而言。夫以。當太神者。

忝爲鍔鏡二皇神。照天守地而爲六合主。神爾寶自附鍔內侍所是也。可知。有海底印文爲際導之。第六天魔王欲令無國土。時天照太神請神璽於魔王。天地二開闢以來。內雖弘佛法。我等已漏彼機。外雖普神恩。不信敬何預其愛。可仰可敬也。

凡運步於社壇。墳附則自穢土詣淨土初門也。勵志於神明。亦從神道坂佛道方便也。故代々上皇成官

寺也。七度皆藥師佛現給。然則七佛藥師。號此熱田宮。地下金龜住。此龜背大宮立給。頸八釵宮立給。頭源大夫殿立給。尾高藏宮立給。此所御池九穴蛇。此熱田宮蓬萊島云。此大明神第三生時松炬島名。此大明神第三生時。大唐新羅國道行聖人書給梵網經神御財有。弘法大師十三生人新羅道行者。弘法大師化身也。彼梵網經大師道行聖人化。新羅國經料紙。金明池七日ヒタメ洗淨。大自在天子乙護法七日打給。筆八以一度書給。筆寫尾毛。硯墨靈山石硯。水無熱池水也。天人感應。天降墨摺給。天人云者。十二天中日天子也。日天子者。日破宮。本地尋奉。又七佛藥師中善無月如來也。迦羅陁山地藏井現給。大明神祕密御財三重金箱。道行聖人書給梵網經。南方大通智勝佛。奉龍女如意寶珠。大明神第三生時名得道聖人。化行給御佛具三古五古獨古鈴印鑑金箱入。御寶殿納給。此箱師子髮寫尾

合クミニシテシタマヘリクテヲ打。人月益長者女子如是以前也。此箱信濃國善光寺阿彌陀如來因位時名。戒授長者閻浮檀金以造箱也。委尋イザナミノ尊本地也。白鳥冢者大明神御墓。家中馬腦石塔有。座八葉也。又冢中九穴八葉。九尊各住處也。中穴大宮御殿下徹。其駿河國富士山頂有人穴出。東方穴大宮御井池南三角遍知院石下徹。奥州ソ戸阿伽池出。東南角穴八釵宮下徹。其水上宮徹。南方穴南海徹。補陀落山徹。西南角穴近江國水海徹居。醒泉トヲリテ伊勢大神宮徹。其高野奥院徹。天竺山徹。西方穴平京神手池徹。其鳥羽池徹。西北角穴ミノ、國谷クミヲトヲリ。其白山山頂徹。青池徹。北穴信濃國スハノ海南宮徹。淺間山頂徹。東北角穴高藏宮下徹。其天竺無熱池出。如此穴一通依神池。弘法大師行給。善女龍王熱田宮詣有。又冢。龍一疋ソサノヲノ尊龍名甲斐白葦毛云。

# 續群書類從卷第六十八

## 神祇部六十八

### 熱田宮秘釋見聞

熱田宮大明神本地。北天竺和伊露羅國主。彼國岩屋名云佛生石。高四十里。橫六十里也。其岩中八葉蓮花座。其座云者花藏世界也。五智大日如來御坐。故名密嚴淨土。東方大圓鏡智。南方平等性智。西方妙觀察智。北方成所作智。中央法界躰性智也。雖然。爲化度衆生。日本國尾州愛智郡垂跡給。東方阿閦佛因位ソサノヲノ尊。南方寶生佛寶宮酢姬。今水上宮也。又聖觀音現給。西方彌陀イザナミ。北方尺迦稻種尊也。中央大日天照大神也。今現給天蓼雲釤。此大日

天照太神。又熊野觀權現化現給。然則。熊野權現。伊勢太神宮。熱田大明神。一躰分身也。釤國常立尊造給也。此釤阿波國焚山云處。自火出燒亡給云說有。實熱田宮燒亡給。熱田宮留龍山寺變到給。其時名龍山寺。其乘紫雲。筑紫國伊吹ダケヘ行給。其出雲國肥河上行。其時。彼ソサノ尊以持給十拳釤討取給釤。是名蓼雲釤云。彼十拳釤大日如來化身也。胎藏界大日也。今此熱田云者。密嚴淨土花藏世界也。素盞雄尊々本地藥師如來也。十二處者十二大願十二神將化身也。神宮寺七寺詣云者。大明神七度天降給立給

(者歟)

永享五年孟夏廿一日

征夷大將軍右大臣兼右近衛大將源朝臣押花

いたりて此由を告侍るに。有遠をどころく事か  
ぎりなくしていそぎまいりぬ。先まへなる御  
池にて水をあみ身を清めて。心經十巻ばかり  
法樂して。若眞實に若宮大菩薩にてまします  
物ならばしづまらせ給へと祈念し侍るに。此  
鳩まへの高欄にとゞまりゐる。しかりといへ  
ども。猶うたがひの心ありければ。誠に大菩薩  
の託し給へるならば。有遠かひなにのらせし  
め御寶殿へ渡り給へと申終りて。ひざをかゞ  
めひちをのぶるに。あやまたず有遠かひな  
上に飛移る。有遠是をすへ奉り。ゆやを出て。  
壹町ばかりへだてたりける寶殿へ渡したてま  
つる。正面の御格子のもとを飛わたり。二時ば  
かりが程ふる間。百座仁王經講を取行ふ。其後  
此鳩は腋戸を出て御廟の方へ飛行とぞ見え  
し。大菩薩の威徳今にはじめぬ事とは申なが  
ら。まのあたり希代の靈瑞を拜し奉ると。萬人

隨喜すること限なし。傍も應神天皇の御諱を  
譽田と申奉るは。ほんだけは鞆の名なり。昔神功  
皇后三韓をたいらげましゝけるとき。弓を  
取箭をおひ給しかば。胎中にましゝし皇子  
の御腕に鞆のかたありけるにや。されば取分  
弓矢の家をまもり給へるも誠に故有とにこ  
そ。ことに清和の御門の御末はおほやけの御  
かためにて。文武の道を兼給ひ佛神を崇まし  
ませば。石清水の清き流も絶せず。男山の遠き  
昔にも立こえたり。然者彌御子孫も繁榮し。御  
運命も長久にましゝて。あめが下をだやか  
に海の内をさまりて。國家鎮護の誓約もおも  
ひあはせられ侍るべし。

先年當社參詣之時拜見縁起三巻之處事多疎  
略繪未周備仍拾舊本之遺更致新寫之功益顯  
既往之靈驗爲備將來之龜鏡謹寄進寶前奉玄  
鑒者也

あづからせたまふのみならず。此時は又山陵の數にかぞへたてまつること。誠に他にとて思ひ侍れ。抑荷前と名づけ侍るは。四方の國々より御調ものたてまつれるそのみさきをとりわけて陵靈に奉る。國家安全をいのり申さる心なり。又荷前と書てのざきとよむなん故實にて侍るとかや。又きさらぎの十日比には。御さゝぎの官人一人をさし遣して。山陵の地域のうちを巡檢し。守戸の百姓に召仰て。損壊の所々を修理せしむ。是も年々定れる事になりにけり。おほかた此御さゝぎの地域は。東西へも五町。南北へも五町也。又陵戸二烟守戸三烟をよせられたる由。延喜式にはしるせるにや。治曆二年三月廿八日。譽田山陵鳴動して光をはなつ由。八幡護國寺より注進す。これによりて同五月廿五日軒廊御ト行る。權中納言左衛門督源經成卿。宰相中將源顯房卿兩人着陣

して。神祇官陰陽寮をめしまうけ吉凶をうらなひ申さしむ。大納言經信卿此時頭右大辨にて申沙汰あり。すなはち御ト形の旨にまかせて祈謝すべき由官符を下さる。又康和四年十月二日。嘉承元年三月廿三日にも。さきのとく鳴動放光す。をのく御トを行る。しかるに今治曆龜トの儀式を移して。後代の龜鏡の規模とする物なり。長承元年十一月十四日の事とかや。あづかりの僧維賀日比のあひだ湯涌の事をつとめ。七日みちて又七日はじむるに。神人清重薪をになひて。大門より湯屋へ入侍るに。一の鳩此になへる薪に止まり居たり。かくともしらずして薪をろしておき侍る時。この鳩ゆやのうちを飛かける。此時三昧の僧神人預所以下みなきるの思をなし。祈念を致し侍るに。鳩さらにしづまり居す。則神人ども。有遠朝臣が家八町あまりへだてたる所にはしり

長五年に天下大に旱魃す。大師淳和天皇の勅を請給ひて。同六月一日より一七日祈雨の修法を行給に。十大弟子を引率して満する日重て善女龍王を勧請し給ふ。祭供種々なり。其時晴天俄にくもりて雷電大雨おびたゞしくして。善女龍王を始て八大龍王皆形を現じて水上に出向たり。奇特不思儀也しあもひなり。菅丞相は人皇五十八代の御門光孝天皇の御宇仁和二年丙午四月十四日に河内國道明寺より一夏參詣。七月十四日の夜社壇の御戸ををしひらきて。十五六歳許なる童子一人出來て。手に寶劍をもて示して曰く。人の國より我國の人より我人と。詫宣おはりて寶劍をば箱に入さつけ給。仁和二年に

光孝の宣旨を請て讃岐國司に任せられたり。寶劍は于今安樂寺にありと云々。  
後冷泉院御宇。天の告によりて御廟前の宮を

あらためて。南へ去ると一町ばかり引うつして。造替せらるゝ事嚴重なり。是則今の社なり。さらかはる事なし。

後冷泉院行幸。永承六年二月十五日。宮社新に造替して。御願成就の報賽なれば。御志のおよぶところさらに丁寧なり。そのかみの花麗後代の華風なり。これ欽明の前例にまかせられたりと云々。毎年十二月によき日をえらびて。もろゝの山陵官幣をたてまつらる。まづ建禮門に行幸あり。十陵八墓のつかひ發遣あり。自餘の山陵の幣帛をば。大藏省の正倉院の南庭に五丈の幄をたてゝ。參議一人ゆきむかひて使々にあかち給。則使どもをの／＼さゝげもちて遠陵近陵に發進す。中に大和の池上の御さゝぎ神功皇后。河内の藻伏の御さゝぎは應神天皇にてわたらせ給ふ也。此二代は神明とあらはれさせ給て後。神社の列にて奉幣に

來。代々の帝王の行幸は。欽明天皇の御時の例に任せ奉て。二月十五日を吉例とし給なり。聖德太子十六歳御時。守屋對治の爲に一七日御參籠。其時大菩薩夢想告曰。日本國の中央に跡を垂る事は。末世に若四夷蜂起して。佛法の怨敵とならば。其時我出世して彼を降伏せむがため。又濁王不信の時。吾廟を振動して不善の人を治罰せん。若清王信漚の時は國家を鎮護して佛道に引攝せんが爲に。日本の中央に跡を垂る也。太子と我と心一也。佛法の逆臣守屋を對治し。人民を安樂ならしめむと告給也。其後太子守屋か陣に發向して彼逆臣をたいらけ給なり。役行者入唐を祈請し給事は。人皇四十二代文武天皇御宇大寶元年辛丑四月八日より一七日參籠あり。滿る夜大菩薩告曰。崑崙の玉もみがゝざれは珠にあらず。蓬萊の藥も嘗ざれば益なしと。同六月七日入唐して。崑崙

山の仙窟にかくれ給と云々。行基菩薩は元明天皇の勅命をうけ給て。四十九院建立の御願まします。大菩薩の寶前に參籠し給事は。靈龜元年二月八日より一七日修法します。瑞夢ありて奏聞申させ給に。叡感きはまりなし。然間同三月三日より。大和國菅原寺を始として四十九院の御願を成就し給也。

下

弘法大師天長三年四月十五日。河内國古市郡西琳寺より一夏の間參詣あり。七月十四日に參詣満する終夜。三密の觀念をこらし。一理の坐禪のとぼそも明なんとする曉方に。僧形老躰にして手に錫丈をつきて。迦陵の御聲なつかしく大師につげてのたまはく。歸命金剛秘密佛。灵智令法久住世。爲度末世諸衆生。世間出世利群生。大師返答曰。稽首八幡大菩薩。示現神通度衆生。斷除十惡爲十善。覆護衆生能與樂。かくのことく返事して西琳寺下向と云々。天

こたりなし。其子々孫々今に傳たり。宣旨奉免の神人と申これなり。

## 中

豊田宗廟の社壇は欽明天皇の勅定によりて。應神天王の御廟前にはじめて寶殿をつくり給ふ。其時の社壇は南むき。

欽明天王二十年己卯二月十五日に。八幡大菩薩をあらたに勧請し給なり。欽明天皇當山行幸の事は欽明二十年二月十五日より一七日御參籠ありしに。七日に満する夜半ばかりに。大菩薩御形を顯じ給て。天王に示して曰く。我昔出家名法藏。得成法身住淨土。今來娑婆世界中。即爲護念念佛人云々。天皇歡襟をひらけり。善目を開けて彌ますます御信仰深して。報賽をつくして還御なり給。其時天皇の勅に曰く。八幡大菩薩を宗廟の神と仰ぎ奉る間。帝皇一代一度行幸あるべき勅定ありしより以

金章紫綬も皆靈輪をひき紺をとりて。花輦にそひて收斂し奉る。誠に一天の諒闇四海の悲歎なれば。禽獸も聲をのみ草木も露になく。沙羅桂の暮の烟抜提河の夜の浪。此日巳三月十五日なれば。心ちのかなしまざるはなかりけり。龍馬を即放て心に任てやるに。人の心を感じしむる粧あり。さればわづかなる小虫の木をはむ跡すら。其形ち文字となりて自然の理を顯す事あり。いはむや此龍馬の草をはむ跡の。輪相を顯して天然に人を感せしむるをや。此故に水をのみ草をはむ跡のあと。其界畔の境をば公家永く寄進ありて。社家又四至勝至を定をく。山陵神領と成て。毎年卯月一日八月一日。一年兩度の汚穢をいむ事をこたりなし。山陵を守護する事は。みな勅命をふくむで。六十六箇の國々屋舎をかまへて。警固したてまつる事六十九字なり。朝にはらひ夕にはらふお

續群書類從卷第六十七

神祇部六十七

譽田八幡緣起

譽田宗廟緣起圖上

右天地開闢以來。三才五行相分て天竺震旦ことなれども。一人をあがめ萬民をなづる政更にかはる事なし。抑我朝神武天皇國しろしめしより。上やすく下おだやかにして年をへたる事數百なり。今人皇十六代御門應神天皇と申。大和國高市郡槲原輕島豐明宮と申たてまつりて。御年もゝにあまらせたまひ。御位も久しくまし／＼て目出たかりと云々。

應神天皇御治四十一年。仙算百十一の御年。

二月十五日に崩御しまします。其時の都は豊明の宮なり。それより河内國長野山に送葬し奉て。玉駄を瑪瑙のひつにおさめて。御陵をつきて思をたつる事。みな遺勅の旨にまかせたり。本朝の内國々都々みな勅命をうけ給て。鋤をになひ鍬をになひて。雲のごとく霞のごとくにあつまりて。墳陵をつきたて奉る。人民餉うゑをやすめ漿に咽をうるほして。ながく倦事をわすれて。只功をおえん事をいそぎしなん。玉駄を廟門にうつし奉事皆轉輪聖王の儀式なり。六宮もしたがひ百司もそなはりて。

合祭伊豫内親王。亦號井上  
内親王伊豫親王三所皇子是也。桓武天皇恐神威。三十六所御勸請云云。見出雲寺流記。又宜參考世繼物語等。

後世之謬

蔗菴遺藁ニハ。牛頭天皇ノ第一ノ子ト云。

蕉了子瑞僊史記抄卷第二七葉ニ。日本紀ハ聖德太子藤森ソウトウ。天皇セラレタリ。此史記ニ合セハチツトノ事ゾ。

今按。季弘ハ藤森崇ヲナシ。威靈甚キニ依

テ。牛頭天皇ノ子ト云。瑞僊ハ舍人親王ノ謚號ヲ崇道盡敬皇帝ト云ニヨリテ。取チガヘタリ。

依藤森社務民部懇望書之遣者也。

貞享五年秋八月上丁

西峯

右靈安寺御靈緣起元祿乙亥夏以京師人三宅近江守本寫之

大串元善

並稱山陵。從五位上守近衛少將兼春宮亮丹後

守大伴宿禰是成率陰陽師衆僧。鎮謝在淡路

國崇道天皇山陵。壬戌。分淡路國津名郡戶二

烟。以奉守崇道天皇陵。大和國宇智郡戶一烟

奉守皇后陵。甲子。遣少納言從五位下稱城

王等。以追尊事告于崇道天皇陵。遣散位從

五位下葛井王等。以復位事告于皇后陵。

于時慶安四庚寅年二月上旬比

和州宇智郡靈安寺禪那坊住僧

數順快昌寫之

### 藤森考

延喜式卷第九神名帳上曰。山城國紀伊郡真幡寸神社二座。

兼邦百首注云。神功皇后異國降伏時。御旗一  
流上洛所。深草藤森社是也。日本後紀曰。弘  
仁七年七月乙酉。山城國紀伊郡飛鳥田神。真

幡寸神。預官社例。並鴨別雷神之別也。

今據百首注日本後紀觀之。則真幡寸神社二座。即旗纛之神。鴨別雷神之別也。

式內二座之外。有三所皇子。

兼右緣起曰。早良親王年來御崇敬異于他。

早良親王真幡寸神社ヲ御崇敬ナサレタルハ。惣ノ九條ヨリ下。藤森邊マデ。親王ノ御領内故。此社ヲ崇敬也。

陶原月輪兩槐門圖曰。昔鎌足遊獵。月輪得金

璽。預知後世遷都于此邊。我子孫亦繁富。乃藏

金璽。今之宇賀塚也。早良親王亦住斯邊。永曆

中。以居所爲成興院。其裏西御所者。崇道天皇

神號後。依出現之瑞。應和以來封之。常御所者。

依有爲異香。或現威光作音樂。或聳五色之瑞

雲。如此等之奇特。自延喜三四年不入于廊內。

今歲<sup>一</sup>詳世<sup>二</sup>。早良親王依百川大臣之姦謀。謫淡路國。途中  
斷水漿薨。其後爲祟故。贈崇道天皇尊號。并

ノ心默止ガタキニヨリテ。後日ノ嘲哢ヲ願ミズ。只未來ノ童謡ノタメニ是ヲ抄出スルモノ也。就中元亨釋書ハ禪家ノ文脉ナレバ。他宗ノ人モ在家ノ人モ。普通ノ人ハ心得ガタカルベキ間。心ヲ取テ詞ヲ和テ。片假名ノ記録ドモニ同ク交ヘ合セテ書タリ。彼此ノ諸記ト。又聞及

ブ所ノ古老ノ傳等ト。取合セテ。前後次第ヲ書交ル間。其ノテニハヲ合センガ爲ニ。私賤キ詞バヲ少々加ヘタリ。是ハ偏ニ淺智短才ノ人ニ心得安カラシメテ。昔ク御氏神ノ御事ヲ知シメンガタメ也。若シ此内ニ少事ナリ凡神慮ニ叶ヒ奉ル事アラバ納受シ給へ。又愚癡ノ謬リアランズル所ヲバ。四所明神無二ノ懇志ヲ憐給ヒテ免シ除キ給へ。只偏ニ御氏神ノ御由來ヲ信仰ノ人ニ知シメタキ心深キ餘リニ。此一帖ヲ記錄スル者也。房號春道。實名祐成。十六歳ノ時野原良峯寺ニテ出家シテ。卅七歳ニ

成ル應永廿九年壬寅年マデハ。良峯寺ニ住セリ。其間ニ高野山ノ交衆ヲ兼帶シキ。卅七歳ノ年ヨリ見佛聞法ノ爲ニ東大寺ニ移住シテ。今此略緣起ヲ記録スル長祿二年戊寅ノ年ニ至ルマデ。又三十七年東大寺ニ寺住セリ。然ル間當年七十三歳也。

長祿二年戊寅七月廿四日。於ニ南都東大寺惣持院。爲ニ未來相續諸人流布。以ニ法華讀誦之餘暇。拭ニ七十有餘之老眼。令ニ書寫之者也。法華讀誦七千餘部。三密練行五十四年。望請御靈。四所明神。納ニ受顯密之法味。令ノ成ニ就自利々他之求願。給矣。

阿闍梨祐成  
春秋七十三  
戒滿五十八

同時書寫三卷之内也

類聚國史曰。桓武天皇延曆十九年己未。詔曰。朕有ノ所ノ思。宜ニ故皇太子早良親王追王稱崇道天皇。故廢皇后井上内親王追復ニ稱皇后。其墓

ルラン計リガタシ。加様ノ事ドモ計ラヒ難キニヨリテ。先年ハ大概ヲ取リテ書タリキ。其後又思惟スラク。神ハ正直ニマシマスペキ御事ナレバ。凡慮ニテハ計リガタシ。是ヲアリノマニ書ズシテ。私ニツクロヒテ神ノ御事ヲ書置テ。若シ末代マデモ此書傳リテハ。還テ神慮ニモ違ヒ奉リ。又來世ニ妄語ノ重罪ヲ受ル事モヤアランズラント。ヲボツカナキ間所詮神慮ヲバ神職ノ人コソ知奉ランズレ。サラバ東大寺ノ八幡宮ノ神主ニ此事ヲ尋テ。其異見ニ隨テ又書直サバヤト思ヒテ。神主ニ談合スルニ。神主ノ云ク。凡夫コソ科ヲシテハ人ニ隠セ。神ハ正直ニマシマセバ。科トテ人ニ耻憚リ給フ事有ベカラズ。和光同塵ノ御誓ヒニテ。衆生濟度ノ御爲ニ神ト顯レマシマス御事ナレバ善事ヲスレバ二世トモニ吉ク。惡事ヲスレバ加様ニ憂事ニ遇フ習ヒ也。穴賢惡バシ振舞ナ

ト。衆生ニ因果ノ理リヲシラシメ給ンガ爲ニ。善巧方便ヲ以テ加様ノ御事ヲバ振舞給ナルベシ。提婆守屋等ノ先蹤ヲ以テ是ヲ知ルベシ。只有ノマ、ニ書タラバ。必神慮ニ叶ヒ奉ルベキヲト申サレキ。ゲニモトハ思ヒナガラ猶モ心ニカ、ル間。サラバ神慮ニ任せ奉ラント思ヒテ。御闈ノ御方へ向テ祈念ヲ至シテ。御闈ヲ取テ。御闈ノ下リランズル様ニ書ベシ。然ラバ神慮ノ恐モ有ルベカラズ。心安カルベシト思ヒテ。懲懃ニ祈念ヲ至シテ御闈ヲ取タレバ。只アリノマ、ニ委細ニ書ベシト云フ御闈ニ取アタリタリキ。サテハ八幡宮ノ神主ノ申サレタルモ併テ神慮ニテアリケルト。彌々有難クタリトイヘドモ愚癡朦昧ナル上ニ。七十有餘ノ老耄ナレバ。前後亂脱シ意趣相違セル事定メテ多ク有ベシ。後覽ノ憚リヲ耻ト云ヘ凡。敬神

タキ志アリキ。是ニヨリテ御氏神ノ御由來ノ御事ヲ。形ノ如クナリトモ 記錄シテ置度所存アリテ。連々ニ此御事ヲ書タル書籍ヤアルト。ヨロヅノ物ヲ伺ヒ見ルホドニ。元亨釋書ノ廿三卷。水鏡ノ中卷下卷。神皇正統記。北畠ノ准三宮ノ記等ニ此御事アリ。彼記錄ドモニアル事ヲ取合セテ。先年大概記錄セリ。但シ其中ニハ水鏡ニアル事ドモ除キテ書ザリキ。其故ハ。水鏡ニハ御靈大明神ノ始メ光仁天皇ノ后ニテマシ坐シ時。惡キ御振舞ドモ多ク御入アリシ由ヲ書タリ。是ヲ本ノマ、ニ書タラバ。見ン人若シ信ヲサマス事モヤアランズラン。然ラバ中々忠ガ不忠ト云様ニ神慮ニ違ヒ奉ル事モヤアランズラント危ミテ。水鏡ニアル事ヲバ略シテ。只神皇正統記ニアル百川ノ朝臣ノ讒言ニヨリテ御流サレアリタル事計リヲ書タリ。神皇正統記ニハ早良ノ親王東宮ニ立給フ

トアリテ。他戸ノ親王東宮ニ立給フトハナシ。又井上ノ皇后及ビ早良親王ノ御科御入アリト云事ハ惣ジテナシ。水鏡ノ下卷ニハ、他戸ノ親王東宮ニ立給ヒテ。井上ノ皇后ト及他戸ノ親王ト母子一度ニ御流サレアリテ。早良ノ親王ハ後マデ御入アリテ。延暦三年甲子十一月一日戊申ニ。桓武天皇山城ノ國ノ長岡京へ遷リ給ヒシ時。早良親王モ同ク御ウツリアリテ。其時東宮ニテマシマシテ。世ノ政ヲ預リ給ヒテ行ヒ給ヒシガ。中納言種繼ヲ致サセ給ヒシ御科ニヨリテ。桓武天皇ノ御憤リ深クシテ。淡路ノ國ヘ流シ奉リ給フトアリ。兩記説不同也。但シ百川ノ讒言ニヨリテ御流サレアリト云事ハ。兩説トモニ同様也。御科モ御入ナキヲ。百川ノ讒言ニテ御科御入アル由ニ。光仁天皇ニ申シ成シテ流シ奉リテ。桓武天皇ヲ位ニ即ケ奉リタルカヲボツカナシ。定メテ何レモ由ア

御母方ハ大織冠ヨリ四代ノ孫ニテマシマス。一大織冠。二淡海公。三光明皇后。四井上皇后。四代ニテマシマス。

御父方ハ大織冠ヨリ五代ノマゴニテマシマス。

一大織冠。二淡海公。三皇大夫人藤原宮子。四

聖武天皇。五井上皇后。五代ニテマシマス。聖武天皇ノ后ハ御母ノ妹ニテマシマス。御母ト

后トハ御ヲト、ヒニテマシマスニヨリテ。御靈大明神ノ御爲ニハ。御母方ハ一代近クマシマシテ。四代ノ御孫ニテマシマス。御父方ハ一代遠クシテ。五代ノ御孫ニテマシマス也。聖武天皇モ。御靈大明神モ。大織冠ノ御爲ニハ曾孫ニテマシマス也。

御靈大明神ノ宇智郡へ流サレマシ坐年紀

事。

寶龜三年壬子六月廿三日ニ。御年五十六ニテ

宇智郡へ流サレタマヒテ。宇智郡ニ四年ヲハシマシテ。同キ寶龜六年乙卯四月廿五日ニ。御年五十九歳ニテ御カクレアリキ。宇智郡へ流サレタマヒシ寶龜三年壬子ノ年ヨリ。今長祿二年戊寅ノ年ニ至ルマデハ。六百八十七年ニ成ナリ。

右件ノ靈安寺ノ御靈大明神ノ略緣起書寫之志趣者。

昔シバ縁起アリケルトキケドモ。宇智ノ郡ノ動亂ノ時。紛失シテ今ハナシト云傳ヘタリ。然間御氏子達ノ中ニモ。只御靈大明神ト申ス計ニテ。何ナル人ノ神ニ御顯ハレアリテ。御靈大明神ト申スト云事ヲ分明ニ知奉リタル人ナシ。此事餘リニ歎カシクテ。身ハ東大寺ニ住ストイヘドモ。心ニ御氏神ヲ信仰申シテ。毎日顯密ノ法施懈怠スル事ナシ。然レバ則御氏神ノ御威光ヲ増シ奉リ。諸人ノ信心ヲモ發サシメ

テツケ申ス事ナレバ。今十一面ト申スモ。聖觀音ノ一德ヲ開キテツケ申タル御名ナレバ。同躰異名ニテマシマセバ。内證ノ悲願ハ是同カルベシ。更ニ相違マシマスベカラザル事也。彼老僧ノ説モ不知。神慮ニテモヤマシマスラン

ト覺ヘタリ。

光仁天皇ノ御事。

光仁天皇ハ。人皇四十九代ノ帝ニテマシマス。始メハ白壁ノ王ト申シタリシカバ。井上ノ皇后ハ光仁天皇ヲ深クニクミ奉リ給ヒテ。人ノ白壁ト御名ヲ申スヲモ御キラヒアリケレバ。神ニ祝ハレ給ヒテ後ニモ。白壁ト云フ事ヲバ御キラヒモヤアランズラント神慮ヲハマカリ奉リテ。宇智郡ノ内ニハ。昔ハ白壁ヲバ塗ザリケルト古老云傳ヘタリ。神社佛寺ノ事ハ計リ難シ。俗方ノ家ナンドニハ尤モ斟酌アルベキ事也。井上ノ皇后ハ。光仁天皇ヲ御ニクミアリ

テ。桓武天皇ヲバニクミナシ。御子達ハ三人ナガラ桓武天皇ヲ深ク恨ミアリテ。御父ノ光仁天皇ヲバ恨ミモナシ。母子ノ御心御カハリアリキト云々。

聖武天皇ノ御事。

聖武天皇ハ。人皇第四十五代ノ帝ニテマシマス。御子三人マシマシキ。一男二女也。一男ト申スハ安積ノ親王ニテマシマス。二女ト申スハ御姉ヲバ高野姫ノ皇女ト申ス。孝謙天皇ト申ス是也。御妹ヲバ井上ノ皇女トヒシキ。靈安寺ノ御靈大明神ト申スハ是ニテマシマス也。水鏡ノ中卷ニ云ク。安積ノ親王ハ孝謙天皇ノ御弟ニテマシマス。東宮ニテマシマシカドモ。神龜四年戊辰ノ年御年二歳ニテ御カクレアリシカバ。高野姫ノ皇女位ニ即タマヒキ。是ヲ孝謙天皇ト申キ。

御靈大明神ノ御系圖ノ事。

四所ノ御本地ノ事。

御靈四所ノ御本地ノ觀音ヲバ。四軀ナガラ弘法大師御作リアリテ。ヤガテ堂ヲモ自作リタマヒテ。社頭ノ近所ニ安置シ奉リ給ヒキ。是ヲ本地堂ト申ス也。然ルヲ正長元年戊申ノ年ノ秋ノ比。諸國ニ土一揆發リテ。德政ヲ行テ天下亂テ治ラザリシカバ。當守護畠山殿大軍ヲ催シテ。宇智郡へ發向シテ。神社佛寺ヨリ始メテ。土民百姓ノ家ニイタルマデ悉ク燒ハラハセラレキ。堂舍佛閣ノ燒ケ失セタル事五百餘箇所ト沙汰アリキ。其時本地堂モ本尊モ燒ケタマヒキ。其後本尊ヲモ堂ヲモ再興シ奉ラントル時。御本地等ヲ分明ニ知奉リタル人ナカリキ。始ノ本尊ハ弘法大師ノ御作ナルヲ。大師自御厨子ニ作リコメ奉リ給シカバ。惣ノ人ノ拜ミ奉事ナカリキ。然リトイヘドモ北畠ノ准三宮ノ御靈大明神ノ御事ヲ記錄セラレタル

書ヲ見ルニ。井上ノ皇后ハ御本地准脰。早良ノ親王ハ正觀音。他戸ノ親王ハ千手。雷神若宮ハ如意輪ニテマシマスト云々。北畠ノ准三宮ト申スハ。神皇正統記製作ノ人也。今ノ書ニハ彼ノ記ヲ以テ四社ノ御本地ノ次第書タリ。但シ本尊ヲ再興シ奉ル時ハ。准脰十一面千手如意輪ノ四軀ヲ作リ奉リテ。聖觀音ヲバ除キ奉リキ。其故ハ其再興ノ時アル老僧ノ云ク。我レモト御厨子ノ板ノ穴ノアル所ヨリ窺テ拜ミ奉リタリシカバ。准脰ト十一面ト千手ト如意輪トニテマシマシ、也ト語キ。彼老僧ハ真言師ナリシカバ。御印相ナンドヲモ定テヨクミシリ申ベキ人ナリ。サラバ此說ヲ本ニシテ作リ奉ルベシトテ。准脰十一面千手如意輪ノ四軀ヲ作リ奉リテ安置シ奉リキ。今私ニ推シ奉ルニ。聖觀音ハ惣ノ觀音本身ニテマシマス。聖觀音ノ一德ヅ、ヲヒラキテ餘ノ觀音ノ御名ヲカヘ

マシマセバ。サノミ深キ御恨ハマシマスベキ  
御事ナレドモ。百川モ此帝ヲ位ニ即ケ奉ラン  
ガ爲ニ。御父光仁天皇ヲ申シカスメ奉リ。色々  
ノ謀ヲ廻シテ流シ奉リシ事也。又早良ノ親王  
ヲ淡路ノ國ヘ流シ參ラセサセ給ヒシ事ハ。桓  
武天皇ノ御所爲也シカバ。御恨ミヲ成給フモ  
理リナリ。責一人ニ歸スト申スハカヤウノ事  
也。カ、リケレバ。桓武天皇勅ヲ下シテ。宇智  
ノ郡ノ今ノ御在所ニ宮作シテ井上ノ皇后。及

ビ早良ノ親王。他戸ノ親王。雷神。母子四人ヲ  
神ニ祝ヒ奉リ給ヒテ。一所置奉リ給ヒニキ。御  
靈大明神ヲ安置シ奉リ給フ所ナルガ故ニ。其  
ヨリシテ其所ノ名ヲ靈安寺ト云也。靈安寺ニ  
山ト云フ。御墓山アル里ナルガ故。里ノ名ヲモ  
御山ト呼ビ付タリト云傳タリ。彼里ニ御母皇  
后ノ御墓マシマセバ。御母ノ御墓ヲ守護シ奉  
ラント思食ス神慮ニテモヤマシマスラン。雷  
神ハ彼里ニ宮作シテマシマス。是ヲ若宮ト申  
ス也。

御靈大明神四所ノ社頭ノ次第。并ニ御本地ノ  
事。

一本社ハ井上皇后ニテ御坐ス。社頭ハ東向。本  
地ハ准脣。

二北ノ脣ハ良ノ親王ニ御坐ス。社頭ハ南向。本  
地ハ聖觀音。

三南ノ脣ハ他戸ノ親王ニテ御坐ス。社頭ハ北  
向。本地ハ千手。

四雷神若宮ハ御山ノ村ノ内ニ御坐ス。社頭ハ  
西向。本地ハ如意輪。

ヨリ五町計西ノ方ニマシマス。御山村ノ内ナ  
リ。彼御山ノ里ノ内ニ小山アリ。其山ニ井上ノ  
三社マシマス。雷神ハ丹生河ヲヘダテ、本社  
ヨリ五町計西ノ方ニマシマス。御山村ノ内ナ  
リ。彼御山ノ里ノ内ニ小山アリ。其山ニ井上ノ

キニ驚セ給ヒテ。色々ノ御立願御祈リドモ數ヲツクシ給ヒキ。又彼雷神ノ御詞ノ趣キヲキテ。何事ニテモアレ。御所望アランズル事ドモヲ悉ク叶ヘ申テ。怨靈宥メ奉リテ。唯今ノ難ヲ遁レ天下ノナゲキヲヤメント宣ヒテ。有驗ノ僧ニ仰セテ。ヨリマシニ詫ケ奉テ祈ラセシメ給ヒシカバ。雷神ヨリマシニ詫タマヒテ。色々御門ニ御恨ミノ深キ由ヲ宣ヒテ。御門ノ御命ヲトリタマツリ。貴賤男女ヲ惱シ。國土ヲ滅亡スベキ由ヲ宣ヒシカバ。御門ノ仰ニ。我ガ命メサレ人ヲ惱シ國土ヲ滅シタマハシ事餘リニナゲカシク候。只肝要ハ御本望ヲ達シマシマスマデニテコソ候ヘ。何事ニテモ候ヘ御所望ノ御事候者。承テ悉ク叶ヘ申シ。マタ井上ノ皇后及ビ早良親王。他戸ノ親王。唯今ヨリマシマス雷神ヲ。ミナ同ク神ニ祝ヒ奉リテ一所ニ置奉リ。井上ノ皇后ニハ御靈大明神ノ官位ヲ

授奉ルベシ。大明神ノ號ヲサヅケ奉ル上ハ。母子トモニ御望ハ定テ満足シタマフベシ。御望カナヒタマハドナニ事ノ御恨ミカマシマスベキ。縱ヒ猶御恨残リマシマス凡。カク懇望申ス上ハ。早ク御祟リヲヤメ給ヒテ。天下泰平國士安穩ノ御惠ミヲ垂レタマヘト申サセ給ヒシカバ。其時御心和ギテ。サラバ我ガ所望ヲ悉ク叶へ給ヘトテ。年來思食ツル事共ヲ憚リ給フ所モナク。一々ニ申サセ給ヒシカバ。御門悉ク叶へ申サセ給ヒニキ。其時雷神ノ宣ハク。我ガ日來ノ所望ハ。今悉ク滿足シテ遺恨ノ闇晴レニキ。今ヨリ後ハ御祟リヲヤメテ國家ヲ守護シ奉ルベシト宣ヒテ上給ヒニキ。サレバ流サレ給フ事ハ。御父光仁天皇。御兄桓武天皇ノ御科ニテマシマサズ。偏ニ百川ノ所爲ナリキ。然ルニ百川ヲバヤガテドリコロシ給ヒヌ。桓武天皇ハ御腹コソ替リマシマセド。正キ御兄ニテ

ナガラヌケヲチニキ。新ニアサマシキ事也。其後他戸ノ親王モ。遂ニ宇智郡ニテ御カクレアリキ。百川カ、ル惡行ドモヲタクミヲコナヒテ。天下ヲ我ガマ、ニシテ思フサマニフルマイシカバ。天罰ヲ蒙リテ幾程モナクテ。明年寶龜十年己未七月九日ニ。卅八ニテ頓死シケリ。  
井上ノ皇后及ビ御子ダチノ御タリドモノ事多クアレニ繁多ナルニヨリテ畧スルモノナリ。

#### 第四雷神ノ御事。

雷神ハ。井上ノ皇后ノ御腹ノ第三ノ御子ニテマシマス。光仁天皇ノ御爲ニハ第五ノ御子ニテマシマス也。第一ノ御子ハ山部ノ親王。第二ニハヒエ田ノ親王。第三ハ早良ノ親王。第四ハ他戸ノ親王。第五ハ雷神ニテマシマスナリ。此雷神ハ井上ノ皇后寶龜三年壬子六月廿三日ニ宇智郡ヘ御流サレアリシ時。御懷姫アリシカバ。宇智郡ニテ御産アリキ。其在所ハ大岡ノ郷ノ内ニ小山アリ。其山ノ峯ニテ御産アリキ。ソ

レヨリシテ其所ヲ產屋峯ト云也。此御子御成人アリテ後。御母皇后及ビ兄達ノ流サレサセ給ヒケル事ヲキコシメシテ。怨ヲ成タル人達ヲ皆一々ニトリコロシ。天下ヲクラヤミニナシテ。皇后及ビ兄達ノ御恨ドモヲ散ジ奉ラント宣ヒテ。即チ現神ニ雷神ト成給ヒテ。虛空ニ上リ。帝都ヨリ始メテ諸國七道ニイタルマデ。天地ヲ動シ風雨雷電ヲビタヽシクテ久クヤマザリシカバ。諸人肝魂ヲ失ヒ。上下萬民多ク頓病頓死スル者其數ヲ知ラザリキ。帝モ俄ニ御惱アリテ萬事カギリニマシマシケレバ。京中ノ騒ギ斜ナラス。然間陰陽師ニ占セラレシカバ。此恠異ハ井上ノ皇后及ビ其御腹ノ皇子達ノ御タヽリナリ。其御中ニモ唯今ノ雷神ハ。井上ノ皇后ノ第三ノ御子ノ御所爲也。是ハ恨奉リ給フ御憤リノ御祟リナリト申ケレバ。帝大

シマスト云々。

第三他戸ノ親王ノ御事。

他戸ノ親王ハ。井上ノ皇后ノ御腹ノ第二ノ御子ニテマシマス。コノ他戸ノ親王ハ。帝ノ御爲ニハ第四ノ御子ニテマシマス。御年モ未ダ幼クヲハシマシテ。今年十二成セ給ヒシカドモ。此后ノ御腹ニテヲハセシカバ。兄達ヲ置奉リテ。去年ノ正月ニ東宮ニ立チ給ヒキ。然レ凡百川ノ計ヒニテ。井上皇后ト他戸ノ東宮トヲ。寶龜三年壬子六月廿三日ニ宇智郡へ流奉リニキ。カクテ宇智郡ニ四年マシマシテ。同ク寶龜六年乙卯四月廿五日ニ。井上ノ皇后ハ御年五十九歳ニテ御カクレアリキ。現身ニ龍ニ成給ヒケルト也。他戸ノ東宮モ御カクレアリト云事。世ニ聞ヘ侍リシカドモ。サハナクテ同キ寶龜九年戊午二月ニ。他戸ノ親王ハ未ダ生テ世ニヲハシマスト云事ヲ。或人御門ニ申タリシ

カバ。御門ハ此親王ヲ東宮ニ還シ立テントノ御心本ヨリ深カリシカバ。人ヲ遣テ見セシメ給ヒシニ。百川御使ニ參ル者ヲ呼ビ寄セチ。汝チ穴賢誠ヲ申ス事ナカレ。若申シテハ國ハカタブキナンズルゾ。ヤスク生ケンズルモノト思フナト云シカバ。此御使怖庭ナガラ。ユキテ見奉ルニ。御カクレアリト聞ヘ給ヒシ他戸ノ親王ハイサ、カモ恙モナクテヲハシマシケレバ。御使アサマシク思ヒケレ凡。還リ參リテハ百川ニヲヂヲソレケレバ。ヒガ事ニテ侍リ。アラヌ人也ト申タリケレバ。他戸親王ノ御乳母及ビカノ御方ノツカフマツリ人ドモ集リ参リテ。他戸ノ親王ハ未ダ恙モナク生テマシマス由ヲ。御使ト互ヒニ諍ヒテ申ケレバ。御使誓ヲ立テ。僞レル事ヲ申サバ。ニツノ目ヌケヲチ侍ルベシト申タリシカバ。人皆ヒガゴト也ト思ヒキ。其後イクホドモナクテ。其御使ノ目ニツ

號アリキ。ヤガテ又神ニ祝ヒ奉リテ。其所ヲ御敷地ニ參ラセ給ヒニキ。御知行ノ分九郷アリ。八島ノ御靈ト申ス是也。御神牀ハ即チ御骨ナリ。御骨ヲ箱ニ納メ奉リテ。社頭ノ内ニ置キ奉リ給ヒニキ。又井上ノ皇后ヲモ其時同ク皇太后ト申スペシト御追號マシマシキ。同キ延暦廿四年乙酉十月ニ。大藏經ヲ書寫シテ崇道天皇ヲ訪ラヒ奉リ給ヒキ。其書寫シタル人達ニ各恩賞アリキ。桓武天皇ハ延暦廿五年丙戌三月廿七日ニ崩御。御年七十歳。世ヲ知リ給フ事廿四年。延暦元年壬戌ヨリ。延暦廿四年乙酉ノ年マデ也。次ニ平城天皇ハ桓武天皇ノ第一ノ御子也。人皇第五十一代ノ帝ニテマシマシキ。延暦元年壬戌十一月廿五日ニ東宮ニ立チタマフ。御年十二ニテマシマス。是ハ早良ノ親王ノ御カハリニ東宮ニ立タマヒキ。同キ延暦六年丁卯五月ニ御元服アリテ。同キ延暦廿五年丙

戊五月十八日ニ位ニ即タマフ。御年卅二。世ヲ知タマフ事四年也。八月十九日ニ改元アリテ大同元年ト云キ。今年崇道天皇ノ御爲ニ。山階寺ノ南ノ八島ノ崇道天皇ヲ神ニ祝ヒ申シタマフ所ニ。寺ヲ立タマヒテ。天下ニ勅シテ諸國ノ正稅ノ上分ヲトリテ。別ノ倉ニ納メテ八島寺ヘハコビ納メテ。毎年ニ度者一人ヲ置キ。色々ノ勤行ドモヲ定メ置キ給ヒテ。崇道天皇ヲ訪ヒ奉リテ。御崇リドモノアリシヲ祈リシヅメ奉リ給ヒキ。又奈良ノ南里ノ紀寺ノ天皇ト申スモ。崇道天皇ニテマシマス也。彼等ハ紀ノ貫之ノ建立ノ寺也。故ニ彼氏ノ紀字ヲ呼ツケテ紀寺ト云也ト云々。又淡路ノ國ニハ八島ノ御靈ト申テ。大社ニテマシマス。又播磨ノ國ノ浦上ト云所ニモ大社ニテマシマス。其外所々ニ崇道天皇ヲ神ニ祝ヒ申タル所アマタアリト云云。靈安寺ノ御靈大明神ノ末社ハ三箇所ニマ

是ヨリ上ヘノ御ヨロコビマシマスベカラズ。タゞ一旦ノ妄念ニ引レテ永劫ノ資糧ヲウシナヒタマフ事ナカレ。願クハ此御祟リヲヤメテ。自他不二ノ御心ヲ發シテ。衆生濟度ノ門ニ趣キタマヘト。誠ニ思ヒ入レテ涙ヲ流シテ申シカバ。我レ師ノ言ヲキ、テ忍辱ノ衣ヲ着タリ。逆鱗ノ怒リヲナスベカラズト宣ヒテ。上給ヒニキ。去程ニ御門ノ御惱モナヨリタマヒ。天下モ安穩ナリキ。然レバ其後又御門重ク惱ミマシマシテ。御命モ危ク見ヘサセ給ヒシカバ。又善珠ニ仰セテ祈ラセシメタマヒキ。其時善珠早良ノ親王ノ亡靈ニ申サク。昔貧道ガ言バヲキ、マシマシテ。既ニ忍辱ノ衣ヲ着タリト宣ヒシニ。今又イカニ此御祟リマシマスゾト申テ。廣ク法要ヲ説テ祈リ申シカバ。詞未ダ畢ザルニ。御門ノ御病ナヲラセマシマシキ。其勸賞ニ善珠ヲ僧正ニ成シ給ヒニキ。同キ延暦十七

年戊寅三月ニ。御門勅使ヲ淡路國へ遣シテ。早良ノ親王ノ御骨ヲ迎ヘ奉リテ。大和國八島ノ陵ニヲサメ給ヒキ。此親王流サレタマヒテノチ。世ノ中ノ心地ヲコリテ人多ク死失シカバ。御門驚キ給ヒテ。御迎ニ二度マデ人ヲ奉リタマヒシニ。ミナ海ニ入波ニタゞヨヒテ命ヲ失ヒテ。第三度目ニハ。早良親王ノ御甥ノ宰相五百枝ト申ス遣シテ。殊ニ子ンゴロニ祈リ乞タマヒシカバ。波風靜ニシテ平カニ行キ着テ。親王ノ御骨ヲワタシ奉リテ。八島ノ陵ニヲサメ奉リタマヒニキ。然レバ猶御タ、リモヤマザリケレバ。同キ延暦十九年庚辰ノ年ノ己未ノ日。御門思フ心アリト宣ヒテ。前ノ東宮早良ノ親王ノ御骨ヲ八島ノ陵ニ納メ奉リタル時ノ様ニ御骨ヲ飾申シテ御裝束ヲ着セ奉リテ。御禊大嘗會ナンドヲ行レテ。御位ニ即ケ奉リテ崇道天皇ト御追

ト申シタマヒシヲ。帝ムツカシクノタマヒテ。更ニ聞タマハズシテ。其後ハ東宮ニ政ヲアヅケ奉リタマフ事モナカリシカバ。東宮ヤスカラズヲボシテ。其ヒマヲ年比ウカヽヒツルニ。ヨキ時節ニテアリケレバ。カクシタマヘル也。帝ハ奈良ヨリ七日ト云フニ還リ。帝御イキドヲリ深クシテ。同キ十月ニ東宮ヲ乙訓寺ニコメ奉リ給ヒシニ。十八日マデ御イノチ絶タマハザリシカバ。淡路國へ流シ奉リ給ヒシニ。山崎ニテハヤ御カクレアリシカドモ。イマダ御生アリタル由ニテ。淡路ノ國マデヲクリ奉リテ。土葬ニシタテマツリテ。陵ヲ構奉リテ。御送リノ者ハ還リ上ニキ。同キ延暦十二年癸酉ノ年。今ノ京ノミヤヅクリヲ始メ給ヒテ。同キ延暦十三年甲戌十二月廿二日辛酉ノ日。長岡ノ京ヨリ今ノ愛宕ノ郡ノ京へ還リ給ヒニキ。今ノ平安城是也。同キ延暦十六年丁丑ノ年。早

良ノ皇太子ノ御タヽリドモ度々アリテ。天下ノナゲキ多クアリキ。殊更御門ノ御惱ヲモクマシマシテ。醫巫ノ力モ及バズ。既ニ御命チ危ク見ヘサセ給ヒシカバ。諸寺社へ仰セラレテ。早良ノ親王ノ怨靈ヲ宥メ靜メ申スベキ由宣ヒシカバ。善珠彼ノ御靈ヲヨリマシニ託ケ奉リテ。肝膽ヲクダキ祈リケレバ。御靈ヨリマシニ託キ給ヒテ。色々御門恨ミノ深キ事ドモヲ宣セテ。御命ヲ取奉ルベキ由仰ラレシカバ。善珠甚深ノ法門ヲ説テ教訓申シキ。過去ノ因果遁レ難キ習ナレバ。宿業イマダツキタマワザルユヘニ。今カヽル御事ニアヒタマヘリ。是力ラナキ因果ノ理リ也。此怨念ヲ翻ヘシ給ヒテ。怨親平等ノ觀念ヲ凝シ給ヒテ。偏ニ慈悲ノ御心ヲ發シマシマサバ。神明三寶ノ加護ヲハスベシ。然ラバ無始ヨリ以來ノ因果ヲ脱シサセ給ヒテ。十號三明ノ果位ニノボリマシマスベシ。

ケル。濱成ハ色ヲ失ヒ。朽タル木ナンドノ如ク見ヘ侍リキ。百川ハ君ノ御爲ニ力ヲツクシ身ヲスツルコト古ヘモカ、ル類ヒナシト人々申アヘリキ。カクテ山部親王ハ寶龜四年癸丑正月十四日ニ東宮ニ立チ給ヒニキ。桓武天皇是也御年三十七。天應元年辛酉四月廿五日ニ位ニ即タマフ。御

年四十五。天應二年壬戌正月一日ニ改元アリテ。延暦元年壬戌ト云フ。世ヲ知給フ事廿四年也。桓武天皇ハ人皇第五十代ノ帝ニテマシマス。同キ延暦三年甲子正月廿六日ニ山城國ノ長岡ニ京ウツシトイフ事出來テ。人々ヲ遣シテ其所ヲ定メサセ給ヒテ。六月ニ長岡ノ京ニ宮ヅクリヲ始メサセ給ヒキ。諸國ノ正稅八十萬束ヲ大臣以下宰相以上ニ賜ヒテ。長岡ノ京ノ家ヲツクリウツラセシメ給フ。同キ十一月十一日戊申ニ長岡ノ京ヘ遷リタマヒキ。早良ノ親王モ御門ト同ク長岡ノ京ヘ遷リテヲハ

シマシキ。同キ延暦四年乙丑八月ニ御門奈良ノ京ヘ行幸侍リキ。都長岡ニウツリニシカドモ。齋宮ハ猶奈良ニヲハシマシ、カバ。伊勢ニ下ラセマシマスベキ事ノホドチカクナリシカバ。行幸アリシ也。長岡ノ京ニ中納言種繼留守ニテ候セシヲ。御門御弟ノ早良ノ親王東宮トシコニ行幸シマシマシテ。世ノ政ヲバ東宮ニテヲハシマシ、カバ。人ヲツカハシテ射殺サシメタマヒキ。其事ノヲコリハ。御門常ニコ、カシコニ行幸シマシマシテ。世ノ政ヲバ東宮ニノミ預ケ奉リマシマシ、カバ。去ヌル天應二年壬戌ノ年。佐伯ノ今毛人ト云フヲ早良ノ親王ノ御計ヒニテ。宰相ニナサセ給ヒタリシヲ。御門還ラセマシマシタリシ時。此種繼佐伯ノ氏ノカ、ル官サニ成タル事ハ。イマダ侍ラズト御門ニ申シタリシカバ。ヤガテ宰相ヲトリタマヒテ三位ヲセサセタマヒシヲ。東宮世ニクチヲシキ事ニヲボシテ。種繼ヲタマワラン

帝ニ申テ云ク。儲君ハ暫モヲハセズシテアルベキコトナラ子バ。速ニ立テタテマツリ給ヘト申サレシカバ。帝誰ヲカ立ツベキトノ給ヒシカバ。百川ス、ミテ。第一ノ御子山部ノ親王ヲ立テ申セ給フベシト申ス。帝仰セラル、様。山部ハ無禮ノ親王ナリ。我ガイカニ云フトモ。イカデカ后ヲバ犯ベキゾトノ給シヲ。百川申シテ云ク。コノ御事謂ナク侍リ。父ノ云事ヲ違ザルヲ孝トハ云ゾト仰セ事アリシカバコソ。親王ハ仰ニ隨ヒ給ヒシカ。始メ勸メ給フモ帝ニテヲハシマス。後ニキラヒ給モ帝也。イカニカク仰セ事アルゾト申スニ。濱成申テ云ク。山部ノ親王ハ御母賤クヲハス。イカデカ位ヲ嗣給ハント申シカバ。帝誠ニサル事也。サカ人ノ内親王ヲ立申サント宣ヒキ。濱成又申テ云ク。第二ノ御子ヒエ田ノ親王ハ御母賤カラズ。親王コソ立チ給フベケレト申スヲ。百川目ヲ

イカラカシ。太刀ヲヒキクツロゲテ。濱成ヲ誓テ云ク。位ニ即タマフ事更ニ母ノ賤キ貴キヲキラウベカラズ。山部ノ親王ハ御心メデタク世ノ人モ皆隨ヒ奉ル心アリ。濱成ガ申事道理ニアラズ。ワレ命ヲ惜ミ侍ラズ。又フタ心ナシ。タゞハヤク御門ノ御詞ヲカウブリ侍ラントセメ申シカバ。御門トモカクモ宣ハデ内へ入り給ヒニキ。百川此事ヲ承リキラントテ。歛ヲ食シバリテ少モ子ブラズシテ。四十餘日マデ立タリキ。御門百川ガ心ゾヨクユルガザルコト御覽ジテ。サラバトク山部ノ親王ヲ立ベキニコソト。滋々ニ仰出シ給シ。御詞未ダ終ラザリシニ。庭ニ下テ手ヲ拍ヨロコブ音ヲビタダシク高クシテ。人々皆驚キサハギキ。百川ヤガテ官サ々ヲ召テ。山部親王ノ御モトヘタテマツリテ。太子ニ立奉リニキ。帝ハアハタハシクヲボシテ。アキレタル様ニテゾヲハシマシ

ト御追號アルニヨリテ。ソノ御母ニテマシマセバ。國母ノ號ヲ授タテマツリ給フナリ。井上ノ皇后及ビ御子達ノ御祟ドモ度々アリテ。帝ノ御惱シゲカリケレバ。御ウラミドモノ御心ヲ和ゲテシヅメタテマツラントノ御謀ナルベシ然ドモ御祟ナヲヤマザリケレバ。帝カノ怨靈ヲシヅメタテマツランガタメニ。神ニ祝タテマツリ給ヒテ。宇智郡ヲ一圓ニ御敷地ニマイラセ給ヒキ。今靈安寺ノ御靈大明神ト申スハ。井上ノ皇后ニテマシマスナリ。

第二早良ノ親王ノ御事。

早良親王ハ。井上ノ皇后ノ御腹ノ第一ノ御子ニテマシマス。御父光仁天皇ノ御計ニテ。早良ノ親王皇太子ニ立テマシマシキ。然ルヲ百川朝臣光仁天皇ノ第二ノ子山部ノ親王ヲ位ニ即タテマツラント心ザシテ。謀ヲメグラシテ井上ノ皇后及ビ早良ノ親王ヲソムケタテマツリ

テ。遂ニ寶龜四年癸丑正月十四日ニ。山部ノ親王ノ中務卿ト申シテヲワセシヲ。東宮ニ立テ申シキ。コノ事ヒトヘニ百川ノチカラナリ。然レドモ帝ハ未ダ許ルシ給ハザリシカバ。百川ワタクシニ等定ト申ス僧ヲカタラヒテ。梵釋寺ニコメテ。コノ親王ヲ位ニ即ケタテマツラント云フヲ祈申サシメキ。ソノ僧即チ山部ノ親王ノ御長ノ寸法ヲトリタマツリテ。ソノ御長ケホドニ。梵天帝釋ノ二ツノ像ヲ作リタテマツリテ。壇ニ帝申シテコレヲ供シテ法ヲ修セシメキ。等定大僧都ハ河内ノ國西林寺ノ住僧ナリシカドモ。東大寺ヲ本寺トシテ専ラ華嚴學シテ。東大寺ノ實忠和尚ノ上足ノ弟子。桓武天皇ノ御師範ナリキ。延暦二年癸亥ノ年。東大寺ノ別當ニ任ジテ。東大寺ニ移住キ。東大寺ノ寺務良辨僧正ヨリ始マリ。第八代目ノ寺務ナリ。寺務五年ナリキ。サルホドニ大臣以下

スペシアナカシコト云シカバ。百川ツネニユメミサワガシキ事ヲ思ヒ合セテ。巫ノ事ヲタノミテ。九日ニナリテ戸ヲサシカタメテヰタルホドニ。泰隆ト云僧年來百川ガ祈リヲシテアヒタノミシモノナリケルガ。ソノ僧ノユメニ。井上ノ皇后ヲコロスニヨリテ。百川ガ頸ヲキル人アリト見テヲドロキサメテ。即チ百川カモトヘハシリユキテ。コノ事ヲツゲントスルニ。百川巫ノヲシヘニシタガヒテ。コノ泰隆ニアハザリケレバ。泰隆ツマハジキヲシテ還リニキ。コノ日百川ニハカニ死ニケリ。年卅八ニナリニキ。ワタクシノ心ナク世ノタメトテコソハ申シ行ヘリシカドモ。遂ニカクナリニシ。凡夫ノ心ハイカニ侍ルベキニカ〔聲有體子〕我レ位ヲタモテル事ハヒトヘニ百川ガ力ナリ。ナガクソノカタチヲ見ルマジキ事ヨトノ給ヒツヽケテ。ナキナゲカセ給事カギリナカリキ。又東宮

ノ御ナグキヲボシヤルベシ。御カタチモカハルホドニナラセ給シカバ。見タテマツル人イカニカクハナラセ給ヘルゾト申シ、カバ。百川我ガタメニ身ヲモオシマズチカラヲツクセリ。我レサセル報ナシ。今ハカラザルニイノチヲウシナヒツ。コノ事ヲ思フニカクナリヌルトノタマヒシ。マコトニコトハリトヲボヘ侍ベリシ事ナリ。

天應元年辛酉四月三日ニ。帝位ヲ東宮ニユヅリタテマツリタマヒテ。太上天皇ト申シキ。桓武天皇ハ天應元年辛酉四月廿五日ニ位ニ即給フ。御年四十五。世ヲシリタマフヲ廿四年ナリ。天應二年壬戌正月一日ニ改元アリテ延暦元年ト云フ。同延暦廿五年丙戌ノ年御年七十歲ニテ崩御。同キ延暦十九年庚辰己未ノ日。帝井上ノ皇后ヲ皇太后ト申スベキ由仰セラレキ。コレハ前ノ東宮ハ早良ノ親王ヲ崇道天皇

及ビ他戸ノ親王ト母ト子トノ御靈ノ御祟リヲ  
攘ヒ給ハシガタニ。子ンゴロニ訪ラヒ奉リ  
給ヒニキ。同キ寶龜八年丁巳十一月百川ガ夢  
ニ。甲冑ヲ着タル者百餘來リテ我ヲモトムト  
度々見テキ。又帝東宮ノ御夢ニモカヤウニ見  
サセ給ヒテ。惱シクヲボサレキ。コレミナ井上  
ノ皇后他戸親王ノ御靈トヲボシクテ。帝フカ  
ク愁ヘ給ヒキ。諸國ノ國分寺ニテ金剛般若經  
ヲ讀シメ給ヘリキ。同キ寶龜九年戊午二月ニ。  
他戸ノ親王ハ未ダ生テ世ニヲハシマスト云事  
ヲ。アル人帝ニ申シキ。帝コノ親王ヲ東宮ニ還  
シ立テシノ御心本ヨリフカ、リシカバ。人ヲ  
遣シテ見セシメ給ヒシニ。百川御使ヲヨビヨ  
セテ。汝ヂアナカシコ實ヲ申ス事ナカレ。モシ  
申シテバ國ハカタブキナンズルゾ。ヤスク生  
ケンズル物ト思フナト云ヒシカバ。コノ御使  
怖庭ナガラ行テ見奉ルニ。御カクシアリト聞

光仁天皇  
伊武天皇

ヘ給ヒシ他戸ノ親王ハ。イサ、カモ恙モナク  
テヲハシマス物ヲト。アサマシク思ヒケレド  
モ。コノ御使還リマイリテハ。百川ニヲヂヲソ  
レテ。僻事ニテ侍リ。アラヌ人ナリト申シ、  
ヲ。親王ノ御乳母ツカフマツリ人 NANDO 集リ  
マイリテ。御使トカタミニ争申スニ。御使誓言  
ヲ立テ、モシ僞ハレル事ヲ申サバ。ニツノ目  
ヌケヲチ侍ルベシト申シ、カバ。人ミナヒガ  
事ト思ヒキ。ソノ、チイクバクノホドナクテ。  
ソノ御使ノ目ニツナガラヌケヲチ侍リニシ。  
アラタニニアサマシク侍リシ事也。同ジ年ノ十  
一月ニ。東宮伊勢太神宮ヘマイリ給ヒキ。コレ  
ハスキニシ春ノコロ御病ヲモリ。サマザマニ  
セサセ給ヒシカドモ。ソノシルシナカリケレ  
バ。ソノトギノ御願ニテヲコタリ給ヒテノチ  
マイリ給ヒシ也。同キ寶龜十年己未七月五日  
ニアル巫百川ニ。此月ノ九日ニ物ノ忌カタク

ナンド止給ヘリシカドモ。后ハサラニハゞカリ給フ氣色ナクシテ。只帝ヲサマザマノアサマシキ詞ニテ。猥リガハシク置給フ事ヨリ外ハナシ。百川東宮ヲモ暫シ退ケ奉リテ心ヲシ

ヅメ奉ラント申シ、カバ。帝ユルシ給ヒキ。百川僞テ宣命ヲ作リテ。人々ヲ催シテ太政官ニシテ宣命ヲ讀マシム。皇后及ビ皇太子ヲ放チ追ヒ奉ル由ナリ。此事ヲアル人御門ニ申シケレバ。御門大キニヲドロキ給ヒテ。百川ヲ召テ

后ナヲ懲リ給ハズ。暫シ東宮ヲ退ケントコソ

申シ請ヒツルニ。イカニカ、ル事ハアリケル

ゾト宣フニ。百川申シテ云ク。退クトハ永ク退

クル名ナリ。母母ノ身也ハ罪アリ。子又奢レリ。誠ニ鼻血故道

ヲ食ムニ足レル事ナリト。少シモワタクシア

ル氣色ナシ。偏ニ世ノタメト思ヒタル心形ニ

アラハレテ見ヘシカバ。御門還リテ百川ニ怖

給ヒテ。トモカクモノ給ハズシテ。内々ニナゲ

キカナシミ給フ事カギリナカリキ。是モ百川ノ謀ニテ位ニ即給ヒシ劬勞ノ量リナカリシカバ。只申スマ、ニテヲハシマシ、ナリ。

已上水鏡ノ下卷ノ全文也  
下ニハ諸記ヲ取合セテ交書ベキ也

百川ノ計ニテ。同ジキ寶龜三年壬子六月廿三日ニ宇智郡へ流シ奉リテ。須恵ノ庄ト云フ所

ニ。土ノ籠ヲホリテ押籠奉リテ置キ申シキ。御懷姫アリナガラ流サレ給ヒシカバ。宇智郡ニ

テ御産アリキ。男子ニテマシマシキ。雷神ト申シキ。今若宮ト申スハコノ御子ニテマシマス。

カクテ皇后ハ宇智郡ニ四年マシマシテ。同寶

龜六年乙卯四月廿五日ニ。御年五十九歳ニテ

御カクレアリキ。現身ニ龍ト成リ給ヒケリ。他

戸ノ親王モ御カクレアリト云フ事世ニ聞ヘ侍

ベリキ。同キ寶龜七年丙辰十二月ニ。國分寺ニ

テ金剛般若經ヲ讀シメ講ジテ。井上ノ皇后ト

ニユルシ給ヒシカバ。百川兵ヲ遣シテ召取  
シ程ニ。其ノ八人ヲ打殺シテキ。其ノ使還リテ  
此由ヲ申シ、カバ。后帝ノヲハシマス所へ忿  
リテヲハシテ。老ヒクチバヒ。己ガ老イ耄タル  
ヲバ知ラズシテ。我宮人ドモヲバ争デ殺サス  
ルゾト宣シカバ。百川此ノ事ヲ聞テ。アサマシ  
ク侍ル事ナリ。后ヲ暫シ縫殿寮ニ渡シ奉リテ  
懲シ奉ラン。又東宮ヲモ惡キ御心ノミヲハス  
レバ。世ノタメイト々々不便ニ侍ルト申シ、  
カバ。帝吉ラン様ニ行ベシト宣ヒシカバ。三月  
四日ニ后ノ位ヲ取リ奉リテ出デ給ベキ由ヲ啓  
セシカドモ。后更ニ出給ハズシテ。忍ビヤカニ  
巫ドモヲ召寄。サマ々々ノ物ドモヲ賜セテ。帝  
ヲ呪咀シ奉リ給ヘリシヲ。百川聞付テ巫ヲ召  
サシメシニ。巫ドモ迹失シカバ。其ノ巫ノ親シ  
キ者ヲ召テ更ニ恐レヲ成スベカラズ。アリノ  
マ、ニ此事ヲ申サバ。我レ必位ヲ授クベシト

云ヒシカバ。即コノヨシヲ彼巫ニ告云ヒシカ  
バ。巫ハカラレテ云ク。君ヲアヤマチ奉ラント  
ハカレル罪ハ遁レガタカルベキ事也。后ノ宮  
我ヲ召テサマザマノ物ヲ賜セタリシカドモ。  
御タメニモ還リテヨクヲハシマサンズルヤウ  
ニ。寺々ニ修行シテ惡キ心ヲバ露ヲコサズ成  
リ侍リニキト云ヒキ。コノヨシヲ百川具ニ帝  
ニ申シ、カバソノ巫ドモヲメシヨセテ。カサ  
ネテ問シメ給ヒシニ。ヲノヲノミナヲヂフシ  
ニキ。御門此事ヲキコシメシテ。御ナミダヲナ  
ガシ給ヒテ。ワレキサキノタメニイサ、カモ  
ヲロカナル心ナカリツルニ。イマコノアリサ  
マイカニスベキ事ゾト仰セ事アリシカバ。百  
川申テ云ク。此事世間人ミナキ、侍リニキ。争  
デカサテハヲハシマスベキト申シキ。帝誠ニ  
争デカ只ハアルベキトノ給ハセテ。后ノ御封

リト申シ、程ニ。帝親王ヲ呼ビ奉リ給ヒテ。カル事アリ后ノ御許ヘヲハセヨト申シ給ヒシカドモ。親王ハ恐レ畏テ。アルベキ事ニ侍ベラズト申テ罷出給シヲ。度々強テ申シ給ヒシカドモ。猶承リ給ハザリシカバ。孝ト云ハ父ノ云フ事ニ隨フナリ。我レ年老テ力堪ヘズ。速ニ后ノ御許ヘマイリ給ヘト責給ヒシカバ。エ遁レ給ハズシテ遂ニ后ノ御許ヘマイリ給ヒキ。サテ后ハ此親王ヲイミジキ物ニシ奉リ給ヒシ事最ケシカラズ侍リシナリ。此ノ后ハ御年五十六ニ成リ給ヒキ。此御腹ニ第二ノ御子他戸ノ親王ハ。帝ノ御タメニハ第四ノ萬葉三千年ナリ御子ニテ。御年ナンドモ未幼ヲハシマシテ。今年十二ゾ成セ給ヒシカドモ。此后ノ御腹ニテヲハセシカバ。兄達ヲ置奉リテ去年ノ正月ニ東宮ニ立給ヒシカシ。后ノ御年闌ケ。東宮ノ御母ニテイミジウ重々シウヲハスベカリシニ。此ノ山部ノ親

王ハ繼子ニテマシマセバ。御年ナンドモ事ノ外ニ相ヒ給ハズ。今年卅六ニ成給フヲ。又ナキ物ニ思ヒ申サセ給ヘリ。最見苦フコソ侍リシカ。常ニ此親王ヲ呼ビ奉リテ。帝ヲバ疎クノミモテナシ奉リ給ヘバ。帝耻恨ミ給フ御心ヤウヤウ出來ケリ。百川此ノ程ノ事ドモヲ伺ヒ見ルニ。后マシワザヲ御井ニ入レサセ給ヒキ。帝ヲ失ヒ奉リテ我ガ御子ノ東宮ヲ位ニ即ケ奉ラント云フ事ドモナリ。其井ニ入レタル物ヲ或ル人取リテ。宮内ニ持テアツカヒシカバ。此事皆人知リニキ。百川帝ニ此事既ニアラハレニキ。又后ノ宮ノ方人ノ中ニ八人近ノ來ロ横ナルヲノミツカフマツリテ。世ノ人堪ベカラズ。人ノ妻ヲ奪テヤガテ其ノ夫ノ前ニテユシキ態ヲシテ見セ。又其ノ男ヲ殺シ。カヤウノ事ドモ申シ盡スベカラズ。此ノ八人ヲ捕ヘシメテ。人ノ愁ヲ靜メント申シ、カバ。帝申スマ

ノ御坐ス殿ノ前ニ。四十餘日マデ立テ。井上ノ皇后ト及ビ早良皇太子トニ。色々ノ御科共ヲ申シ付テ讒言ヲ申シタリケレバ。後ニハ天皇實ト思召テ。井上ノ皇后ト及ビ早良ノ皇太子トヲ流シマイラセテ。乙繼ノ太政大臣ノ女ノ腹ノ皇子山部ノ親王ヲ位ニ即ケ奉キ。垣武天皇ト申ス是也。此御門ノ御時。山城國愛宕郡ニ始テ京ヲ立給キ。平安城是也。延暦十三甲戌十月廿一日ニ遷都アリキ。昔シ聖德太子蜂岡ニ登リ給ヒキ。<sup>タメ</sup>今ノ城ヲ見廻シテ。四神相應ノ地也。百七十餘年アリテ此處ヘ都ヲ遷サレテ。永代カハルマジキ所ナリトノ給ヒケルトゾ申シ傳ヘタル。其年紀モ違ハズ。又數十代不易ノ都ト成タル事。誠ニ王氣相應ノ福地ナリト云傳ヘタリ。<sup>已上神皇正統紀ノ全文也。</sup>

井上内親王ハ。人皇第四十九代ノ帝光仁天皇第一井上ノ皇后ノ御事。

ノ御即位ノ始メ。井上ノ内親王ヲ以テ皇后トシ給フ。光仁天皇ヲバ始ハ白壁ノ王ト申シキ。金吾將軍藤原ノ百川朝臣ノ計ヒニテ。寶龜元年庚戌十一月一日ニ。御年六十二ニテ位ニ即キ給ヒキ。天應元年辛酉御年七十三歳ニテ崩御ス。世ヲ知リ給フ十二年也。水鏡ノ下卷ニ云ク。寶龜三年壬子正月ニ。帝井上ノ后ト博奕シ給トテ戯レ給ヒテ。我レ負ケナバ壯ナラン男ヲ奉ラン。后負給ヒナバ色形並ビナカラソ女ヲ得サセ給ヘト宣ヒテ。打チ給ヒシニ。帝負ケ給ヒキ。后ノ宮マメヤカニ帝ヲ責メ給ヒシカドモ。戯トコソヲボシツルニ。事ニカハリテ思ヒ煩ヒ給フ程ニ。百川此事ヲ聞テ。山部ノ親王ヲ后ニ奉リ給ヘト帝ニ勧メ申シキ。此ノ山部ノ親王ト申スハ。桓武天皇ノ御事也。百川又親王ノ御許ヘマイリテ。帝此事ヲ申シ給ハンズラン。穴賢辭給フナ。思フ様アリテ申シ侍ルナ

# 續群書類從卷第六十六

## 神祇部六十六

靈安寺御靈大明神略緣起 私記

大和ノ國宇智郡靈安寺御靈大明神者。

人皇第四十五代ノ帝聖武天皇ノ御女孝謙天皇ノ御妹ニテマシマス。御母ハ淡海公不比等ノ右大臣ノ女光明皇后ナリ。御靈ヲバ始メハ井上ノ内親王ト申シキ。人皇第四十九代ノ帝光仁天皇ノ即位ノ始メ。井上ノ内親王ヲ以テ皇子ノ山部ノ親王ト申スヲ位ニ即奉ラント志テ贈太政大臣乙繼ノ女ニテマシマス。其腹ノ親王トヲ背ケ奉テ。遂ニ乙繼ノ太政大臣ノ女ノ腹ノ山部ノ皇子ヲ皇太子ニ居ヘ奉リキ。然キ。第一ノ皇子ヲバ早良ノ親王ト申シ。第二ノ皇子ヲバ他戸ノ親王ト申シ。第三ノ皇子ヲバ雷神ト申シキ。神皇正統記ニ云ク。此ノ第一ノ

皇子早良ノ親王皇太子ニ立給ヒキ。然ルヲ參議右中弁藤原ノ百川ノ朝臣計ニテ。光仁天皇ノ第一ノ御子。御母ハ皇太后高野ノ新笠姫トシテ。謀ヲ廻シテ。井上ノ皇后ト及ビ早良ノ親王トヲ背ケ奉テ。遂ニ乙繼ノ太政大臣ノ女レドモ光仁天皇ハ暫ハ早良ノ皇太子ヲ位ニ即ケ奉ラント思召テ御許モナカリケレバ。百川ノ朝臣イカサマニ此事ヲ申叶ヘントテ。天皇

於此山頭。許造一小社。向後我易安容膝。瀧藏答曰。我昔鎮坐當山。然此境佛法流通之靈刹。故守釋氏遺法。爲輔佐大聖化儀。索居本鄉。交幘鬧塵。今以當山奉讓大成德神君。永成地主。

大威德神曰。我於此山。以何處住在焉。瀧藏遙指東山大松下曰。彼松樹所者。爲因曼陀羅峰。宜斷惡修善之地也。二神乘雲。大虛蹤去矣。後至天曆二年七月。武丸依神託造靈祠也。蓋瀧

藏權現言宜斷惡修善之地。故號與喜山明神。其鄉里曰與喜村。與喜倭語沒言宜也。

長谷寺者。比丘道明。沙彌惠道効力建焉。其像材者自近州高島郡三尾山流出霹靂木也。木之所至有疫災。漸漂流至和州葛下郡神河浦。道明欲取此木刻佛像。而無資力。專心禮木祈求。金

紫光祿大夫中書侍郎藤房前奏賜和州租稻三千束。乃刻十一面觀音像高二丈六尺。震雷破巖石爲座。方八尺。佛工稽主勳稽文會作之。自爾后代。靈驗日新。

村上天皇朝。有僧最珍。得神人靈夢。自筑紫來而詣長谷寺。在觀音堂。持念七日七夜。親欲拜瞻生身大悲菩薩。七日期滿時。從寶殿中有聲。咏倭歌曰。

賀久羅九乃波<sup>ハフナ</sup>通世乃氐羅乃保登計古曾。<sup>\*</sup>喜多能乃賀美杜阿羅和禮仁計利。於是<sup>\*</sup>最珍乃知。菅條文子効力。爲造北野神祠。側草草堂居焉。扁城朝日寺也。

飯趣山神宮寺聞樂院清雅書之

永祿三庚年八月吉日

菅神初瀨山影向記

和州初瀬與喜山大明神者。天滿大神之靈祠也。

原于其本基。朱雀院朝。有神殿大夫武丸。賦性

冲澹。不樂世氣。形雖俗相。無畜妻孥。殊斷葷酒

縛茆。住長谷寺下。多歲發勤。精進勇捍。堅猛

難行。爲宗威驗。殊勝達佛境。心操通神明。凡念

誦加持。則還生死魄。伏散一切精靈。加旃照知

前生。識未然事。旣而聲價達于朝廷。一時主上

不豫。勅使武丸持念。則沈痼平安。上大悅而賜

五位退出矣。時人稱後役行者。村上天皇天曆元

年九月十八日。武丸夙夜在觀音堂持念焉。寅

卯。夢有烏帽布衣人。謂丸曰。我是大威德神也。自而住此山。值偶大聖。丸覺後驚異。感嘆終日矣。至同月二十冀日沒。初瀬山大河下。俄有客

士。齡六十計。其貌如前夕所夢。彷徨于武丸宅前。而后踞石上。丸誓願視之。姿相非直也人。時客士起而徐步。漸向觀音堂。北邁一町計。至山上四衢道。屢下河水而清浴。良有困勞勢。人坐路畔石上憩息矣。丸欲饗應之。歸宅而餉來。丸未還至。客士飄々然。不登大路。褐坂直向觀音堂。攀昇溪畔小路。丸追至道明上人廟前。人事言話。供清饌。客士有悅懌色。與丸拜謁觀音堂。丸側侍伺見客士。數別禮懶念誦訖。其夜半黑雲漫々盡殿堂。丸不克看客士。寒毛卓立甚驚異矣。黑雲漸晴。廻視客士。旣易前服而束帶衣冠。俄有數萬侍衛眷屬。屯四面。時瀧藏權現神殿自開。內有束帶神人。率諸從者出來。逢著客士。互伸禮話。相共上寶殿。客士謂瀧藏權現曰。我是右大臣正二位菅原某也。遭纔遷鎮西。是以爲報其怨懟。起害心多損衆生故。罪根深重。痛受苦患。望今住此山。值偶大聖。以除其報應。願

池矣。又東影向石大石有之。此石上度々諸神降臨坐。仍今俗是號神涼石矣。年中祭禮。祈年祭新嘗月次之神事也。九月朔日。同十三日。臨時祭有之。氏人等三人宛頭人指定。依年老次第當之。當年之九月朔日。來歲九月正當之日迄。潔齋而食別火而奉勤此御神事者也。每年爲式例而無怠者也。蓋是國家安泰。五穀成就之神祀者也而已。

飯趣山神宮寺聞樂院了圓

文明五癸歲三月日

社司萩主馬允員種

右外他鄉末社以上十五社。

一本社東<sup>ニ</sup>影向石。西<sup>ニ</sup>神涼石。西<sup>ニ</sup>鏡池有之。  
二飯趣山神宮寺聞樂院者。

社記之次第。

御本社 中 天糠戸命  
御本社 中 石凝姥命

右 天兒屋命

廻廊 拜殿 籠所 御門 鳥居

末社

第一東 天照大神

第二西 住吉大明神并多力雄命

第三東 若宮御神體天八百日命也

第四西 稲荷大明神

第五東 夷三郎宮

第六西 春日大明神

第七西 鍵取大明神印鑑童子

第八西 辨財天

一社  
一社  
一社  
一社

一社

一社

後宇多院御宇。神宮寺建立可修御本地供而。  
則奏聞此旨。仍蒙勅而件院宇建立而定社僧職者也。

國笠縫邑立磯城神籬。奉遷天照太神及草薙劍。令皇女豐鋤入姬奉齋。以往雖同殿共床。漸畏神靈。共住不安志。別興神籬且後。石凝姥神裔以令鑄造寶鏡。又天目一箇裔以令造寶劍。以爲護身璽焉。踐祚之日所獻之神璽鏡劍是也。古老傳曰。昔孝靈天皇遷都於當地黑田。而今之八百鄉之宮地之處江在。行幸。于時從高天原。八百萬神等降臨影向坐而奏神樂。依之孝靈帝成希有思。時々此地行幸有之云々。則御腰掛佐世賜石。今猶存矣。崇神帝七年。天下發疫病。祭八百萬群神。仍定天社國社及神戸。於是疫病始息。國內漸謐。五穀既成。百姓饒之云々。又天皇曰。此地者孝靈帝度々行幸之地。殊八百萬神祭靈場也。其邑名號八百。又社建而可祭神。言則神代昔。磐戸前仁天神鏡鑄造坐須石凝姥命於爲御神軀。建立此神社。奉齋鏡作大明神也。又天香久山之神。以嚴三枝之櫛樹。國家豐饒之祭禮。每歲無怠者也。

延喜式神名帳曰。大和國城下郡鏡作坐天照御魂神社。新嘗大月次云々。又人皇六十六代一條院御宇正曆五年甲午。天下疫病。爲鎮疫神。當社江被立奉幣使也。則正一位鏡作大明神賜勅號。加之當社可奉祭末社神蒙宣旨。則東西二行造立件末社。第二東天照大神宮。第二西住吉大明神。并多力雄命。第三東若宮。第四西稻荷大明神。第五東夷宮。第六西春日大明神。第七西鍵取大明神。第八西辨財天也。從然以來。神官社僧等。每歲朝家安全之奉勤御祈禱也矣。依之代々天子御崇敬異他社者也。古傳曰。昔鏡作大明神。從高天原飛降給而。石上坐。又八百萬神等降臨坐而。又此社之山之神枝八方鏡掛利且有之。故ニ其神降臨之所。名曰飛本村。亦神坐石。名曰飛石。此石之邊田號飛田。本社之西有神池。々底七寶砂敷。青龍潛居而常社頭守護矣。往昔崇神帝鏡劍改鑄造時。用此池水。故俗號鏡

依勅定。僅取金剛山神祇等之肝要。萬之一同所々記出也。此外昔神祇尾天降給諸神金剛山麓當峯嶽々御在所。其數雖多。不及委記。人皆所知也。・

天平十七年辛酉四月一日

興福寺仁宗記傳之

### 大和國城下郡鏡作大明神緣起

正一位鏡作大明神者。以鏡作遠祖天稟戶兒石凝姥命。奉齋御神躰。所以者何。日本紀神代卷曰。是後素戔嗚尊之爲行也。甚無狀。何則天照太神。以天狹田長田爲御田時。素戔嗚尊。春則重播種子云々。復見天照太神當新嘗時。則陰放戾於新宮。又見天照大神方織神衣居齋服殿。則剝天班駒。穿殿甍而投納。是時天照大神驚動。以梭傷身。由此發慍。乃入于天石窟。閉磐戶而

幽居焉。故六合之內。常闇而不知晝夜之相代云。于時會八百萬神於天高市而問之時。有高皇產靈之意思兼神云者。有思慮之智。乃思而白曰。宜圖造彼神之象而奉招禱也。故即以石凝姥爲治工。採天香山之金。以作日矛。又全剝真鹿之皮。以作天羽鞴。用此奉造之云々。同第二說。一書曰云々。日神居于天石窟。閉其磐戶。于時諸神憂之。乃使鏡作部遠祖天稟戶者造鏡。忌部遠祖太玉者造幣。玉作部遠祖豐玉者造玉。又使山雷者採五百箇真阪樹。八十玉籤。野槌者採五百箇野薦八十玉籤。凡此諸物。皆來聚集時。中臣遠祖天兒屋命。則以神祝々之。於是日神開磐戶而出焉。是時以鏡入其石窟者。觸戶小瑕。其瑕於今猶存。此即伊勢崇秘之太神也云云。然而後人皇十代崇神天皇即位六年己丑。畏神威。神代實鏡靈釤更鑄作也。元々集曰。御間城入彦五十瓊殖天皇。大和國磯城瑞繼是也。即位六年己丑秋九月。大和

假爲客。神心調然。光揚宗祖道德。時々現所煩惱。塵々解脫。身獨古變形神術。

此寶杵。則常世宮殿內奉納。俗云。五百鈴川瀧祭靈地底津寶宮是也。是名竜宮城也。又號仙宮也。神語。神寶形大八洲。入法性海中。用天瓊玉戈而降伏從前妄想。至穩密清淨本地故。一心不亂。萬法無外。只是切忌不淨。猛利人邪。夫天瓊玉戈。亦名天逆矛。又名魔反戈。

又名金剛寶劍。又名天御量柱國御量柱。又名常住心柱。亦名忌柱也。惟是天地開闢之圖形。天御中主神寶獨鉛變形。諸佛神道群靈心識正智金剛坐也。亦名心蓮也。

歸命本覺心法身。常住妙法心蓮臺。

本來具足三身德。三十七尊住心城。普門塵數諸三昧。遠離因果法然具。無邊德海本圓滿。還我頂禮心諸佛。

凡八百萬神祇。下生南閣浮提尺迦尊。與爲父

爲母。爲君。爲臣。生々世々。無不從之世人。無孝順心。犯輕垢罪墮地獄。故日神盧舍那佛等說大乘心地而已。

熒惑守心秘要。右筆記之耳。于時己卯。沙門行基奉勅撰鈔之。天平十一年己卯。伊勢太神宮政印一面。始鑄進之。瑞相一百枚奉上于二所大神宮矣。

神祇寶山記。以秘本校了。

金剛山緣起云。

白鳳四十年辛卯三月比。役行者勘葛木緣起。  
私記  
十卷錄給之。一言主大明神奉預給間。一言主被置藏奉納畢。其十卷內金剛峯神祇卷。世間流布。彼十卷緣起。自一言主明神。行者不返給。大寶元年辛丑六月七日入唐給畢。慶雲二年乙巳歲文武天皇御宇。一言主社神主彼緣起有御尋。然依神奉成恐。不奉取進云々。其後元正天皇御宇養老五年辛酉歲。沙門行基

人民。東西南北。日月星辰。山川草木。惟是天瓊玉戈。乃應變。不二平等妙軀也。法起王宣久。

心柱是獨古三昧耶形金剛寶杵。所謂獨一法身智劍也。故大悲德海。水氣變化獨古形。々々變化栗柄。々々現明王。々々化八大龍王。而心柱守護十二時。將常住不退。是不動本尊緣也。故龍神所化八咫鳥者。諸天三寶。爲三所荒根神使也。

### 大八州中國神座處。

吼雀王。古語一言主曰。以昔。日子伊辨諾。亦

月子伊辨冊尊。從皇天勅宣天。受于天瓊玉戈。立山跡中央。爲國家心柱。造八尋殿。神祇峯是也。二

柱神捧持真經津鏡。始生日神月神以來。治天下。以無相鏡崇神象。磯城嚴樞之本祠之。故名金剛峯。名日神所化之故。稱大日本高見國也。天帝耀惠日。除癡闇。象清淨心。爲世福田。不假權教。唯樂正道之故。號大葦原千五

百秋瑞穗國矣。故聖曰智柱。立留瑞穗安國。此常住不二心柱義也云々。

法起菩薩曰。大千世界。常住一心云々。吾聞。大日靈尊。與法起王合掌。宣久。此地則尊王本行最勝乃驗處也。一切衆生信受妙法清淨乃地也。因之。諸天如雲集。利生如雨灑。天神地祇。天地人神。森羅萬像。無一毫差別。現唯一堅密身。治國治家利物之故。名大和地。名稱安國。名一乘峯。名號神祇寶山。崇一言主神。爲地鎮神。謂之孔雀王垂跡也。

第卅一代高天原廣野姬朝廷御宇。葛木一言主神。與役優婆塞。互相合心合德。爲大法導師。而金剛大悲弁才無盡。能滅衆生煩惱。遍遊國土。以清淨法。拔衆毒。降伏魔緣。是執金剛神威德也。變居人中最大神地。正崇神明。終日不亂潔清。三惑業身不汚。以法爲身。以惠爲命。以信爲德。以道爲家。以心爲主。以

恭敬。至無貳心地焉。

釋迦牟尼佛。初生菩提樹下。成無上正覺。初結菩薩婆羅木義。孝順父母。師僧三寶。孝順

至道之法名爲戒。名制心。即口放無量光明。

是時。百億大衆。諸菩薩。十八梵天。六欲天子。十六大國王。合掌至心。聽佛誦一切佛天

乘戒。爾時。十八梵天。六欲天子。庶人黃門。

姪男姪女。奴婢。八部鬼神。金剛神。畜生。乃至變化人等。受佛戒。解本源清淨心地。皈一實真如本居身耳。

大和高日葛神祇寶山峯金剛坐居焉。天宮與靈山分一緣路。互爲佛神之賓主。令盡天地人居。無爲無憂大道之場。超生出死。名之清淨。是大悲用也。諸天子保任此夏一之故。尊宗熟考天孫。崇天照太神。々々則貴天御中主神。故二柱太神。靈鏡屬皇孫杵獨王降居。如安樂地。治天下。度君臣万民矣。爾時天帝大

和姬皇女詫宜久。各念天地大冥之時。日月星辰像照現於虛空之代。神足履地而興天御量柱。神語天瓊玉。亦天道戈。又杵獨王矛。亦常住心王柱。於中都國而上去下來。見六合。而天照大神悉治高天原。天三光。天耀紋。皇孫杵獨王專治豐葦原中國。受日嗣。聖明所覃。莫不砥屬。宗廟社稷之靈。得一無貳之盟。百王鎮護神宣孔照矣。

水大元始。

夫水。則爲道源流。萬物父母。故長養森羅萬像。當知。天地開闢。嘗水變爲天地以降。高天海原在獨化靈物。其形如葦牙。不知其名。爾時靈物乃中。四理充出。神聖化生。名之曰天神。名名大梵天王。名稱尸棄大梵天王。速于天帝代。名靈物。稱天瓊玉戈。名名金剛寶杵。爲神人之財。至于地神代。謂之天御量柱國御量柱。興于大日本州中央。名爲常住慈悲心王柱。此則正覺正知寶坐也。故名心柱也。天地

群品。是大悲本願力也。

傳曰。

劫初在神聖。名常住慈悲神王。法語曰。尸棄大梵天王。神語。名天御中主尊。大梵天宮居焉。爲衆生等以廣大慈悲誠心故。作百億日月及百億梵天而度無量群品。故爲諸天子之大宗。三千大千世界之本主也。

日則自性法身之應化如來。卽常住之日光也。道德之妙。陰陽之位。因之。日則陽之精上爲日。故日輪下面頗眡迦。實火珠所成能熱照。月則陰之精上爲月。故月輪下面頗眡迦。實水珠所成能冷照。日月熱涼。蓋由是理也。百千諸大天神等而日天子月天子爲上首。日月宮殿坐。各放千光。照金殿。々々光照日宮殿。々々光照四天下。夫光明順中道。人君吉昌。百姓安寧也。謂常住慈悲神之百億萬劫之間。現日月星辰之形。八百萬神等利群生。故名曰本地大

慈大悲觀世音如來佛智也。星者日氣所生。故其字日與生爲星也。五星者。經津主磐筒男神等應變也。謂天神七代神。則天七星。地神五代。則五行來也。賢劫初地建位

以降。地肥地味。餅隱之後。林藤生也。林藤隱之後。糧米出也。糧米失之後。香稻生也。由食米。身光即滅。世界黑闇。爾時常住慈悲大師尊王。作日月星辰。照四天下。度大衆等。因斯有男女形。著父子道也。爾時漸耽地味。神足履地。下代自在天子。神語諸冉二柱神。大八州降居矣。

任常住慈悲神王教而化生。日天子月天子二師。謂天子則天地位。故德侔天地。則稱天子也。天者父。地者母也。因之以男爲父。以女爲母。是大慈考也。任本願力。還本世界。天地與無窮。日月共齊。明入日宮中。照四天下。利群靈。護百王。誓願甚深。故名大日靈尊。從本盧舍那心地。有稟氣靈。佛性種子。故一切衆生。日性清淨。我是已神胤也。我是已佛子也。一切有心者。起常住慈悲之心。孝順至道之法作。如是信心。頓首

昔於中天度衆生。今所日本金剛山。

地神六合大宗。

大日靈貴尊。此名日神也。日則大毘盧遮那如

來。智惠日光之應變也。梵音毘盧遮那。是日

之別名。即除暗遍照之義也。日者天子常住之

日光。與世間日光。於法性身。有相似儀。故名

大日靈貴天照大神也。以八尺流大鏡。秘崇伊

勢太神之正身是也。即奉齋內宮。豐葦原瑞穗  
中國主上。

天津彦々火瓊々杵尊。神勅曰。以天杵尊身中  
國王賜玄龍車。追真床之緣錦衾倉。今世稱小車  
之錦衾倉是

緣

八尺流大鏡。赤玉鈴。草薙劍而壽之云。嗟乎  
汝杵。敬承吾壽于把流鈴。以御無窮。無念爾  
祖。吾在鏡中。宣久。凡中國初定。萬物有靈。所  
以草樹稱宮。魔神鏡扇。今以杵就之。故名稱皇  
孫杵獨王也。今世曰伊勢國山田原坐。止山氣太  
神相殿坐

大和國葛城上下坐神祇。

也。諾冉二柱尊。

葛木二上尊。豐布都靈神。亦名武雷尊。

是法起王。亦熊野權現是也。

大國魂尊。國津神大將軍坐也。

一言主神。飛行夜叉神之所變。號孔雀王是  
也。一乘無二法守護之故。名一言主尊。故當  
虛名一乘峰也。唯是天神降坐金剛坐實相。

住心品國。佛法人法。即一無貳平等國。一切  
諸法。皆了々覺。了知正覺。自證三菩提國。同  
之名安國。亦名大和國也。我國昔爲海時。天  
降當峰。始而成國土。名大日本國。尺迦與皇  
天。從往昔已來。當山峰上住三世常住身。名  
自在天王。度衆生施益故。名豐布郁。又號  
武雷尊也。皇天神与尺迦文從初禪以降。到大  
和中國。上轉神變。下轉神變。上去下來而度

續群書類從卷第六十五

神祇部六十五

大和葛城寶山記

神祇

行基菩薩撰

天御中主尊。無宗無上而獨能化。故曰天帝之神。亦號天宗廟。到天下。則以三身即一無相觸。能持大水。水上神聖化生。有千頭二千手足。名常住慈悲神王。爲革綱。是人神臍中。出千葉金色妙寶蓮花。其光明如萬日俱照。花中

極天祖神。

寶鏡崇神躰。祭伊勢止由氣宮也。

高皇產靈皇帝。此名上帝。是高皇產靈尊者。極天之祖皇帝座也。故爲皇王祖師也。

大日本洲造化神。

伊弉諾尊。伊弉冉尊。此二柱尊者。六天宮主。大自在天王坐。爾時任皇天宣。受天瓊戈。以

呪術力。加持山川草木。能現種々未曾有変。往昔大悲願故。而作日神月神。照四天下。夏。民也。此名曰天神。亦稱天帝之祖神也。

天神上首。

貞享元年甲子十一月廿六日書寫畢

繪師富田氏  
筆者陳秀和

校合畢

仍爲彼催促。公人ノ若輩三人可留社頭之由。  
兼以下知。猶烈已前ニ可下知。會行事無沙汰  
之時ハ。不留シテ及珍事計在之。

文明十四年壬刁八月十三日書之

於中門前奉向御輿。不入。

二時諸職悉下馬。

騎兵競馬舞人上下使。

巫覲細男田樂等於中門也。

御門廻於四至。自余御供直至御門。御輿今

小路邊令至御之時。於御門亂聲。

着御之式。如常。三所神。

與安置之後。第一中央。第二南方。第三北方。

神人等止警蹕之聲。

自手搔門御行。亂聲等。

如例諸職參集。御門徒。此御門御行之間。

奏慶雲樂。至鼓社。西面伶人打壺奚婁。

橫壹  
天經  
平儀

西室僧坊。南中門則三所。神輿。大佛殿奉向。御輿着御。西樓門內之烈。勅使等并寺務內樓門石橋下蹲居。三綱下假屋之前同蹲踞。其後。

神輿奉昇幣殿。

七僧ハ舊例雖被着甲袈裟。近年假屋出仕。被用平袈裟。三綱者從舊例取申候。平袈裟着ス。勾當當時。中古帖着之山。日記之ゴトク仕候。

七僧法會過後。會行裏。假屋いまだ出仕時分。然ハ檢校ヲ召テ細男同上下頭等可催促之由有下知。諸職并駕輿丁調者。神輿ヲ社頭ニ可奉入之山。神主觸之。其後可有行烈。檢校折紙持テ。會行出之。於二ノ鳥居。觔次可檢合。寺務出仕アラバ時分之事。

勅使ト同。近來無其儀之間。不及催促申ニ。勅使催促申事成行。然ハ兼日以公人歟。三度抑重々々可有御出仕之由。三度案内舊例也。

駕輿丁事。

○櫟庄八人之内。櫟木ノ儀。

一神輿 六人御輿之前昇之。

一人雨覆持。一人御供持。

○玉井庄五人之内。山城ノ事。

三人御輿移左昇之。

二人御唐櫃持。

二人御唐櫃持。

○長庄四人之内。イトヲカ  
寺務ヨリ御捌。

三人御輿移右昇之。

一人神輿雨覆持。

以上庄役之駕輿丁四十八人。

鄉夫十人之内。六人三社之胡床持。

四人ハ太鼓正鼓持。

已上五十八人

○清澄庄七人之内。ホンシヤウ  
テンシヤウ

二神輿 六人輿前昇之。

一人御供持。

○雜役主八人之内。ヲツシメ  
ケ

六人御輿之後昇之。

二人御唐櫃持。

者也。

一當日拂曉。會行事先可出仕北ノ御廊。燈明以下之事承仕。致屋之洗米油等ハ。爲法施頭人ノ沙汰。兼日ニ檢挾請取用意。

一七僧法會人數等。遲參アラバ。檢挾可有催促

○藥蘭庄十二人之内。シャウホウサシ  
キツシメ

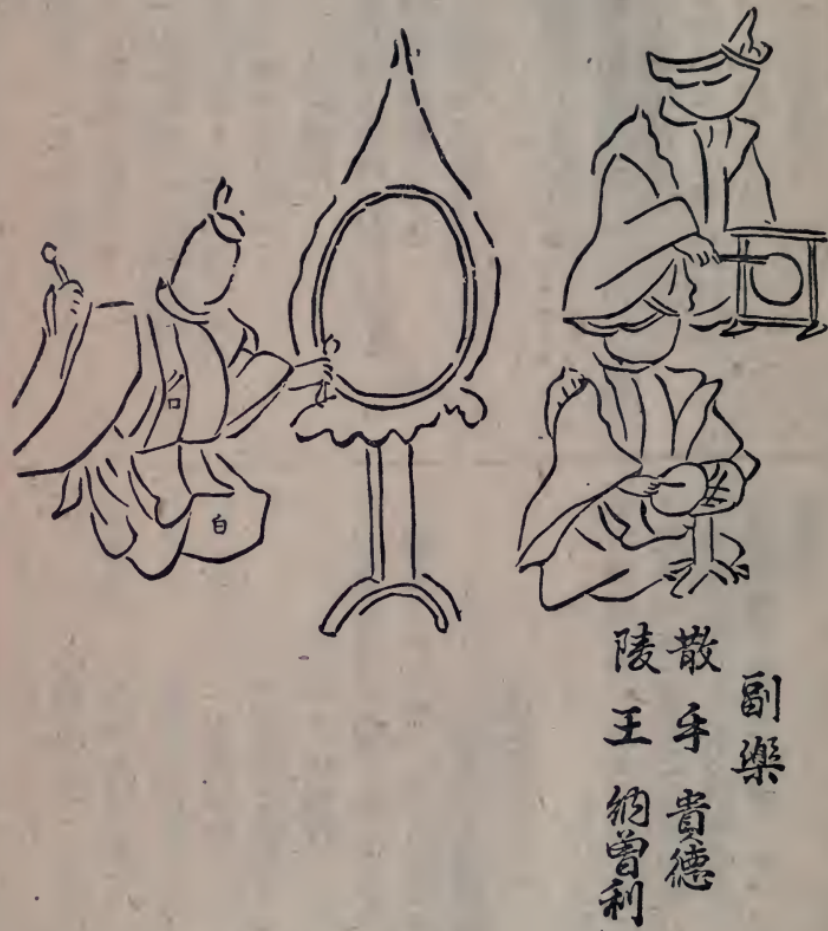
三神輿 御輿前後昇之。

賀茂庄四人之内寺務

一人御供持。

二人御唐櫃持。

一人雨覆持。



泰平樂 狗梓 万歲樂 遊春樂  
賀殿 地之長保樂



三臺 胡德樂  
太平樂 狗梓  
地之長保樂

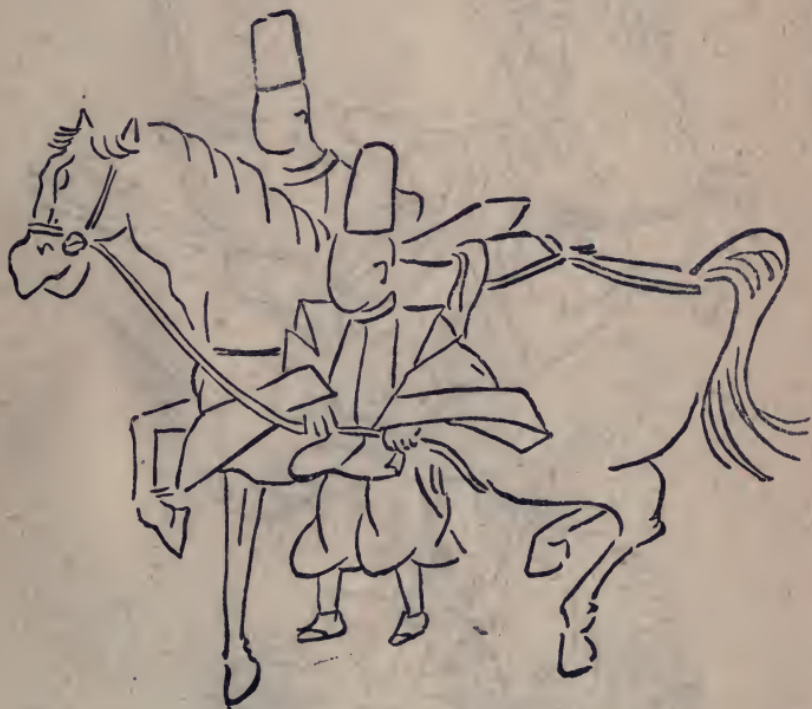


卷第六十四 東大寺八幡轉害會記



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記

三百十八



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記



渡馬体





競馬

田樂



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記



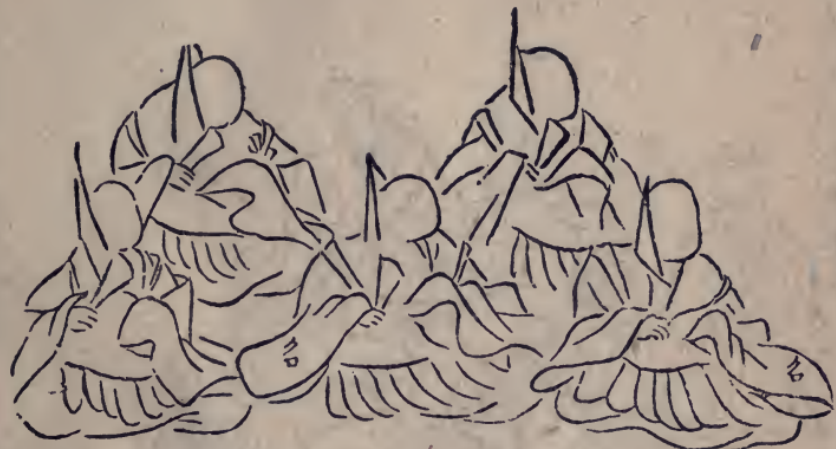
供奉



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記



卷第六十四 東大寺八幡轉告會記





寺勢





勅使



勅使  
之興



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記



撒手半袖過後

細男

田樂

古樓比後松竹

供音等





十頭

迴佛馬

東邊

外廊門下

競馬

十列上馬



振舞乱聲天

奏舞

百歲樂  
延喜樂

賀殿

長保樂

坐定古例  
奏平樂

上下之札以下過者第  
可敷床十畳、御馬廻





備御供

行烈傳供之



奏樂 巫覡

神人等





卷第六十四 東大寺八幡轉害會記

二百九十六



七僧

三綱所 時之人數

兩勾當二人

小綱等

香花洗米法施頭人沙汰也



七僧法會  
於北序廊



妙簡濟講行  
上首二人五師訖



御幣令相送之於中門前奉向  
帝輿佛前於南大門立胡床奉  
昇石帝輿北向於國分門前  
供外宿帝休息儀有



以上諸頭人具



八幡宮手搔會

右ノ卷第二  
行烈之次

八幡宮手搔會

行列之次第  
ノ左卷第一

御前

公人一肩赤衣



羸馬十騎



三綱不勾當ヨリ  
沙汰

騎兵廿騎

番匠兩座十騎

蕃兩座

六騎

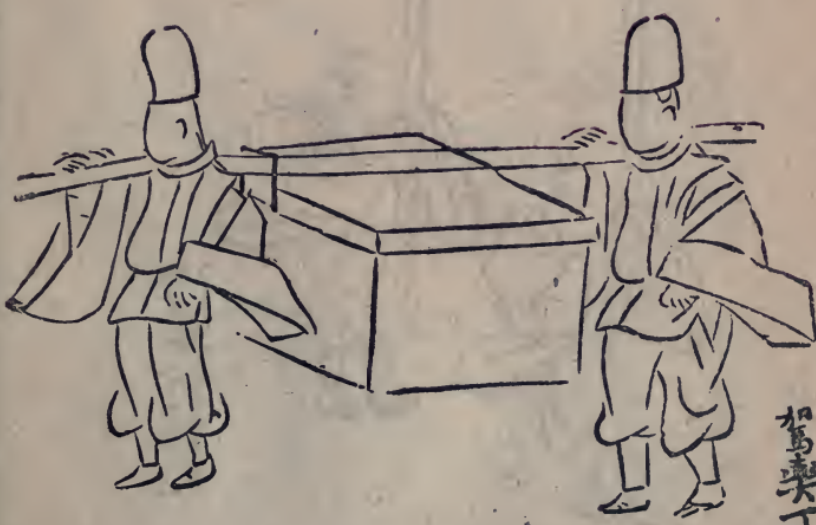
瓦作

四騎



御寶

傳唐楨三合



駕樂丁持之

大辯持八人

佛事所持之



獅子二頭



十  
樂

所



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記

二百八十二



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記

二百八十一



此圖今一隻依圖畧之



上下使

頭人沙汰之



楚駒

頭人沙汰

從拵殿出



卷第六十四 東大寺八幡轉害會記

神人數人畧之  
數所以下

田樂數人  
新庄同  
畧



本庄田樂  
新庄清澄庄  
河上二所替之波汰

面前三同

玉舞

大佛殿主與役

面前三同

即亦拂神人

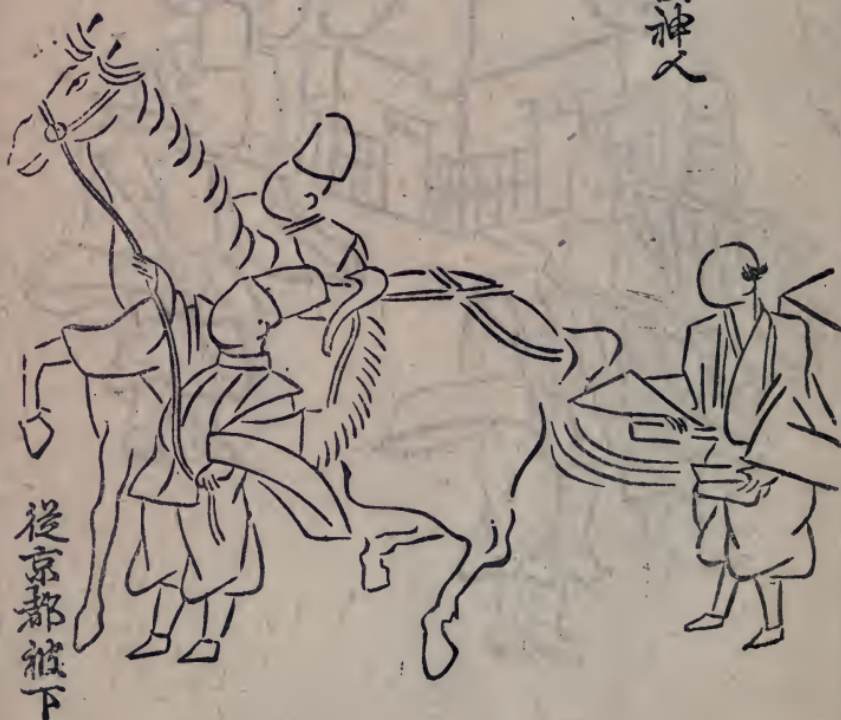
中壇所

一神輿



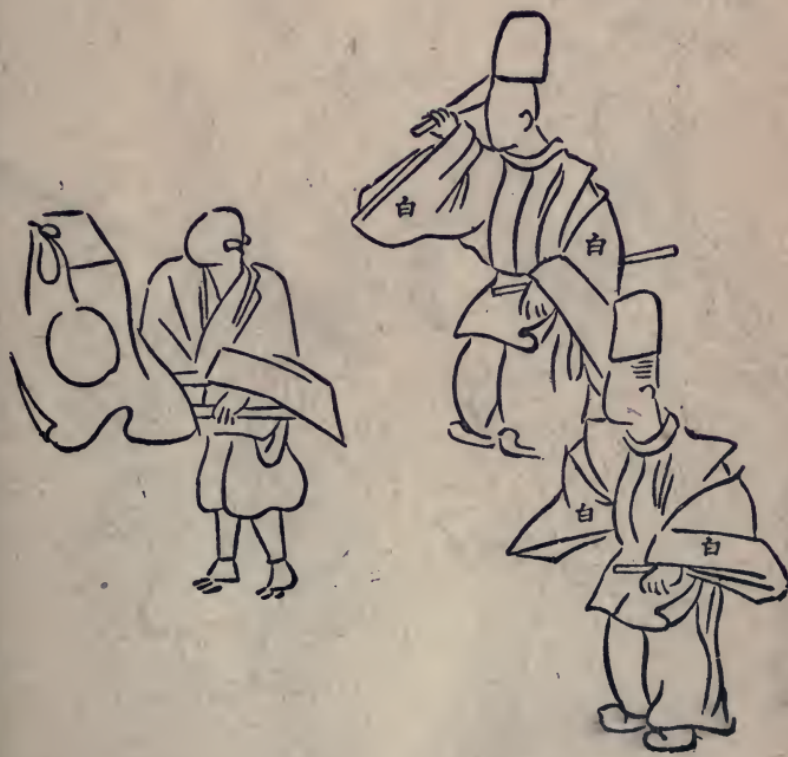
佛唐舞韻神人

威儀沖馬



從京都綏下

公人



王韋

同主典



仲輿所作神人像

二神輿



盛儀御馬





序 唐麿預神人

序 讀所公方

佛前拂神人

御輿所



王章

因主典



三神稟



威儀竹馬



序興所  
公人方



即唐麁領神人

卷第六十四 東大寺八幡轉害會記

二百六十二





卷第六十四 東大寺八幡轉害會記

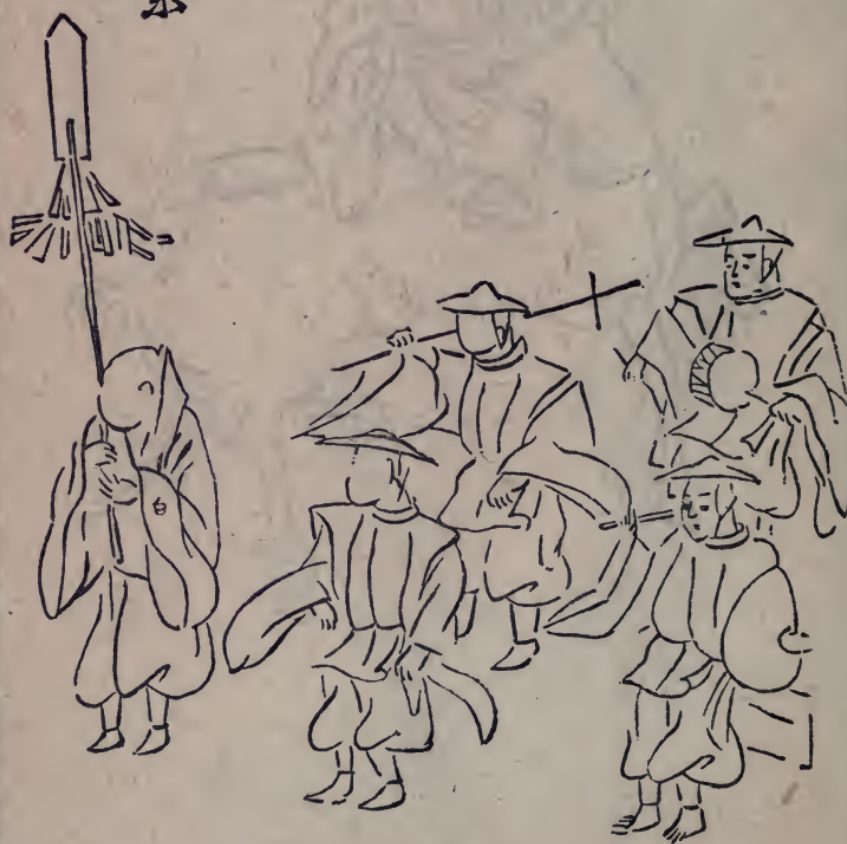


細男  
為檢校役兼日觸之



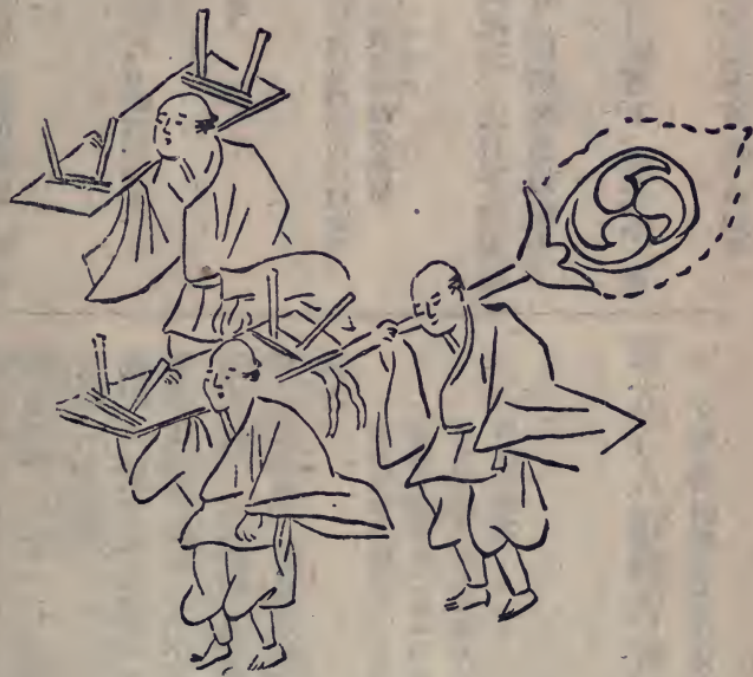


新產田忌



卷第六十四 東大寺八幡轉會記

二百五十六



面之次。久政笛珍事。具語申。殊令恐怖。雖爲末代神事。彌令慎謹云々。  
未用意之

### 七ヶ條訴訟事。

肥前國野田南北條四ヶ庄事。東南院沙汰也。

杭瀨庄事。與花山院訴論也。

石山座主職事。尊勝院沙汰也。

龍口庄事。祐實伊與當知行。

二月堂領赤緒庄堺相論事。與東門院法印相論也。

光明山古河庄堺相論事。當殿近衛殿與光明

一勸修寺領群家庄事。

一表北院雲附勸修寺領群家庄事。山相論也。

姉小路使者。九月廿日到來云。去月下旬飛駄

國之處。俄雪下。深五六寸。作稻等悉以損失了

等云々。

關東多寶寺僧上洛云。八月或霜下。或雪降。東

國北陸道一向凋弊云々。

永仁四年七月十四日。近衛殿下南薨。御歲廿六。

同五年六月。內裏燒失畢。

同五年七月廿六日。申刻。花山院左大將家教卒。歲廿八  
表語所附廿一日。於栗田口山莊出家云々。

竈殿。八四平殿。

或說云。家主本命星云々。御本名星難知。但本地廣達知并如來。又水面觀音云々。  
竈殿。就帝位時。廉貞星歟。本御座者。地主住吉之中也。依鳥傳云。宇佐本宮內奉祝七星云々。

右東大寺八幡驗記東寺觀智院所藏之古本也。依書牘之蓋鍊倉家時世之舊本歟。題卷首目錄者觀智院果寶所追

書也。文政二年丁卯閏月託本寺候人權寺主岡本出雲法

橋淨嚴寫之

檢校保己一

## 東大寺八幡轉害會記

文明拾四年壬寅八月十三日書之。

宮殿。

次御堂。御參有無。依時宜。但有誦經。已上男山之儀式也。

裏書

表  
正三位橘朝臣諸兄

要錄引國史云。天平五年辛卯。使右大臣正二位橘宿禰諸兄。神祇伯從四位下中臣朝臣名代。左少弁從五位下紀朝臣宇美。陰陽頭外從五位下高麗。賽神寶。奉于伊勢太神宮云々。

太神宮禰宜延平日記云。天平十四年右大臣正三位橘朝臣諸兄爲勅使。參入伊勢太神宮云々。

日本國三寶感通集第二云。東大寺珍海集。

八幡宮示本地儀。

文德天皇歲也即年十一月清和天皇即位也

我是當宮攝社風宮云々。

表元慶元年

弘安八年

或

參宮

表當宮勅御御

御御

左右善神王。

左宮。聖母。香椎御座。阿彌陀。

中宮。八幡大井。

釋迦。

右宮。住吉。

高貴德玉井。

香椎宮御本地。

左右善神王。濱男者海守神也。

九億經者地主神也。

左間。八幡宇佐。

中間。香椎宮。

右間。住吉。

高貴德王井。

筥崎宮御本地。

八幡大井三所。阿彌陀三尊。

法躰阿彌陀。中御前。女躰香椎聖母大井。

觀世音井。

女躰竈門寶滿大井。勢至。南方歟。

筑後國高良宮御本地。

左宮。字佐八幡。大日如來。申兒宮。

右宮。住吉大明神。

中宮。高良玉垂。龍樹井。

德王井也。

高貴德王井者。大經對告主光明遍照高貴

德王井也。

石清水八幡宮御本地。

奉幣。

官幣三所許也。長八尺。

太上天皇諸宮諸院御幣七所也。長七尺五寸。又眷

屬諸社七尺也。

普通人七社。十九社有人意歟。

三所。中御前。大井。東御前。志女。西御前。姫御

七所。若宮。殿。武內。

十九所。高良。殿。松童。

子守。大智滿。阿蘇。

三輪。

龍田。地主。竈神殿。住吉。

今若宮。南宮。夷。

三郎殿。

百大夫。八子。鉢。

或說。上高良武內加之。若宮殿百大夫止之。

御寶前。

御奉幣。此間神馬。公家仙院神馬之外不引入廊內。

次御經供養。

次御誦經。次武內。廻寶殿一匝。出東門。次若宮。次若

言。若此石在驗。過七日者。我祈神云畢。合戰

勝給竟。各尋住所隱居給時。我累世舍弟住穗浪山勤修法。爲祈天下國土也。及代末佛法威

衰。邪法盛。鬪諍兵亂多。無父母孝順人。國王

給非法。邪見人多。正見失正理宗無道。爲其時人衆度。現神道也。誓言。我眷屬三千七百余人也。至世末者。人民可隨丑寅除人衆者。皆當我人。若縱非職人者。號我人至夢現。若有人打

穢人惡口罵謗者。我託宣加呵責。縱雖有所犯過罪。度若七度。可申宮訴。若無裁者。三日乃至七日。一月十日。乃至一年。或三年內。成託宣空定。何況無實犯。非道所由不可有。若神人有重祈事者。以三十三年爲限。可論勝負。夫我自示。與人定是非。我人者。至七代子孫。廿五代末子孫姊妹。我領更無他人妨。火難水難風

難王難諸難中護。若有人云有神人失。不脫職。恣繫縛打擲人。可穢神內者。其人永失大利。若

我不裁。不成正覺。但可至信云々。

〔抄照〕  
夫黃衣神人之無道濫訴。猶以預神惠。紫衣學侶之多年理訴。幾許勞神慮。各凝信心。意長可仰吾君無偏之。勅裁者歟。

寶龜四年二月廿五日御詫宣云。神土云物波。人乃伊都岐伊波比祭爾。神德波增物曾。世波替土毛神波不替。因之神道爾跡垂給天。朝庭於奉守者已上。

經云。諸佛念衆生。々々不念佛云々。御詫宣之趣。與佛經符合。悲淚難禁。如父母雖思子。々不思父母。蓋此謂歟。公家縱雖不及如在之禮奠。神明彌廻護國靈驗威德御者歟。加之。常燈待月。清天之夜。祭供傳風。紅葉之秋。誠天然之感。無人臣之煩而已。

永仁二年甲午暮秋上旬。爲奉飭神德。任管見勘錄之畢。東大寺真言院沙門聖

宇佐八幡宮御本地。

此林。爰及于第三十代主天國押開廣庭命御宇。  
佛法初來。布行天朝。我在百八十神之中。依物  
部大連守屋之訴。于今未信佛法。爰去正月十  
五日夜中。斗藪比丘偷攀來云。天下萬法終歸  
佛海者也。當社神明豈獨齒恨哉。即誦仁王經  
偈句。吾今聽之。初發井之心。新嘗佛法之味。  
嗚呼慟哉。外稟二季之祭禮。雖播神威。內薰三  
熱之毒煙。叵避業道。若爲我有志之人建立精  
舍。於此林興行佛法。於萬代吾成護法檀那。承  
仕佛陀。摩養僧伽。若又及末世。黃衣神部素服  
公士輕慢我山之佛法僧。使三寶凌遲。則我業  
難拔。他孽易起。或公或私不信斯旨。妨惱我山  
之佛法僧。涼燠背時。風雨失節。絹糸空內。耀  
羅拂底。若又運興隆之志。我則鎮護國家。保安  
人民。我又誓願。以所受官給徵祭之上分。先供  
我山之三寶。加以上獻高山。永爲淨法味之佛  
地。下點平野。假爲受祭禮之神宮。我獨非有逝

多之益。勤人同得湏達之報者。所吐繁多。不遑  
委記。聊銘万一。留貽後代矣。見聞男女數百無  
不叩首感悅。有心之人。歸依之輩。同心合力。  
任御詫宣旨。孰不企修善之誠乎。努力不忘失  
云々。

今年五穀豐饒而兆民皆謌帝德之處。八月上  
旬。北陸雪降殆同袁安之扉。諸國霜下。又異  
魏人之履。神詫與季節自然符合。豈不恐乎。  
元慶元年丁酉十一月十三日壬午冠許。付權大  
宮司藤原實元女子七歲成託宣言。我爲持日本  
國。示現大明神。本躰是尺迦井。反身自在王井  
是名法躰。申女躰我母阿彌陀如來反身也。申  
俗躰者。觀世音井反身我弟也。爰母大多羅子  
女神者。爲鎮此朝給時。從新羅國軍發來。爲  
打取此朝時。大多羅子女託子。生月將滿。產生  
期近成。御腹病給。當時誓言。我子子孫代代  
可領此朝者。過經七日間給誓。執石指御裳腰

入御所中。神人等一同三反揚大音聲畢。然間文武馳參陣頭。縉素無不消肝。凡禁裏之騷動。洛中之周章也。爰門守護武士等企搨取神人等之處。公家駕輿丁二人九條前關白家召次一人不慮雖被打擲。於神人宮仕等者。一人不遇難。悉以令下向畢。去弘安神木入洛時。他寺之寺僧等大略其煩多之間。今度存故實。衆徒等留宇治云々。希代之珍事。記而有餘者乎。同十四日奉入神輿於東寺金堂畢。路次之間。在京武士等令共奉。次武家使者等不帶武具。同令群參畢。就中十三日夜。於常御所。主上改御座。諸卿居庭上。議定之處。當社者八幡末社也。一寺鎮守也。入洛無先例。太早之噭訴甚不可然。若有御傾動者。可爲諸寺諸社之傍例之由。或納言并大外記師顯等依令議奏。不及廢朝之儀等云々。夫歸依佛海之習。無問和漢。謗必得罪。被重宗廟之道。爭分尊卑。蔑如當宮乎。況國々所々。垂跡於神道云々。神慮有恐。淺深難測歟。何

况。當社者攀諸神具百官。尊神正移吾寺以降。久稟八宗之法味。遠致百王之擁護御乎。其後貞觀元年移男山。延長元年現筥崎。然則彼貞觀以往者。專被崇重當宮畢。齊衡之宣命等。誠以明鏡者歟。凡匪啻背道理。不弁累代御詫宣等。任雅意令議。奏之條。衆徒鬱陶。爲之如何。將又臣之不忠也。國之巨害也。付冥付顯。可恐可憚耳。天平勝寶御詫宣云。吾氏之中三人有愁歎事者。吾去社住虛空。天下發種々災等云々。如上。

高良大明神御詫宣云。天平勝寶六年二月八日立記。天武天皇高良大明神宮神部物部道麿男子美乃兒麿詫宣狀云。右件兒齒髮七歲。未弁善惡。爰共父參上社。良久。件兒走廻玉殿十余匝。即叫聲穿雲。泣云。我昔於第十六代主譽田天皇御宇。貴爲晨昏武略之健將。北伐蜂起之敵州。東伏烏合之夷地。其後所牽宿習。生宅

等。同廿八日。衆徒等頂戴。八幡三所神輿。令上洛之處。上自王侯相將。下及輿僅草鞋。悉無不驚歎。則勅使馳向法性寺之邊云。所詮於愁訴者。閣是非可被裁報。更不可有陣參之儀等云々。仍直雖奉入東寺。猶爲御用意。仰檢非違使等。警固路次畢。寺訴開眉。神輿增威。同十月一日。御歸坐而已。委細在別。且見于知足院殿御記等。依此事。興福寺別當被解官云々。

抑今度御入洛之儀。于時承仁二年甲午七月十三日申刻。匪直也事者歟。所謂依七ヶ條之訴訟。可室禮八幡宮之遷禮堂正面以東撤障子帳室禮之。殿之由。相觸勸進所之間。兼目令用意之。大佛殿之俄及御入洛之處。散在神人及貴賤道俗。不招自集。千餘人之彙。各奉頂戴神輿。如飛而御進發。而自深草之邊。武士次第馳向而雖奉相防。神人之警蹕成宙聲之間。龍蹄皆要尾而不進。勇士悉合掌而引退畢。於一條東洞院。或武士梅枝入道。大方云々。自馬下。奉抑留神輿之處。神人一同拂御前之間。第二第三神輿無滯奉振捨于內裏四足門南向。之下。次第一御輿着御唐棟門。西向。武內御正牀奉振入花山院之亭。神寶神木等悉拋

御之時。如去夜之。光物出自手搔門之上。翔天飛行北方之間。貴賤仰信之餘。雖無用意。信脚悉以令供奉畢。神輿指光明山。過眉間寺御之時。聖武天皇御陵鳴動矣。誠大井御旅行。本願定驚思食歟。神靈之冥應。人類誰不驚乎。寅剋着御光明山二堂。三ヶ日可有御逗留之由。披露之間。學侶并道俗。及曉更大略下向了。門井行路之左右立炷松。殿重奇異之儀式。委在別記。同十三日。神人等依令張行。俄及御入洛之處。散在神人及貴賤道俗。不招自集。千餘人之彙。各奉頂戴神輿。如飛而御進發。而自深草之邊。武士次第馳向而雖奉相防。神人之警蹕成宙聲之間。龍蹄皆要尾而不進。勇士悉合掌而引退畢。於一條東洞院。或武士梅枝入道。大方云々。自馬下。奉抑留神輿之處。神人一同拂御前之間。第二第三神輿無滯奉振捨于內裏四足門南向。之下。次第一御輿着御唐棟門。西向。武內御正牀奉振入花山院之亭。神寶神木等悉拋

御影適安置于當寺納涼房之上者。一具可有御  
施入之由。頻申之。仍朝議不一揆之處。昔弘  
法大師。於當寺奉遇大井。忝爲末代。互被寫留

御影了。由緒專有當寺。更非同日之論也。依申  
達。蒙勅許畢。但止所相副之御願。可被渡御  
影之由。內々被仰下之間。重源和尙腹立而不  
被申請云々。則密々奉新造法躰云々。就中其  
後依連々放光等奇瑞。所奉祝東山麓也。所謂

嘉靖三年真惠僧正  
寺務十一月二日。於千手院岡八幡宮事始。  
同廿六日寅刻上棟。同時御遷宮。大勸  
進行勇法印。以九條袈裟奉裹御躰。同法僧少  
少相伴。奉祝新宮云々。翌日。於社頭供養新圖  
御影并開演心經畢。導師尊勝院法印良禎。法  
用僧六人。萬次請之。造營之間。爲祈請。於法花堂禮  
堂。滿寺衆奉轉讀心經。結番云々。同拜殿并樓門。並  
鼻營作。則寺家之沙汰也。

仁治二年三月八日北廊柱立始之。同十日二面

廊造畢。同四年十一月十九日若宮事始。但支度  
下行伽和良武内等三所御殿同時造宮畢。（營造）同拜  
殿。以古材木造之畢。

弘安六年二月十八日若宮拜屋建立。同廿六日  
上棟。同八年大宮東廊建立。九月廿九日上棟。  
已上二ヶ所。多年無沙汰之處。大勸進今度始  
令興行。當社莊嚴近年揭焉而已。

### 一御入洛先例事。

堀河院御宇康和四年壬午九月三日。恒例神事  
之時。山階寺下部依宿願。構田樂之處。瓦工  
包友又爲果宿願。同作田樂。推參轉害門之間。  
衆徒加制止之刻。及喧嘩之處。他寺惡僧等。數  
刺自申時至亥刻。合戰。即入夜火出來。中御門以南小屋  
燒失。翌日重轉害門之末。惡黨等令放火之間。  
中御門轉害門今小路同以令燒失畢。仍當寺衆  
徒又燒拂南院之南他寺之東里畢。因之春日秋  
季八講延引。爰衆徒殊含鬱憤之餘。相催末寺

聖母大井者。香椎宮神功皇后御事也。神龜五年庚戌。自唐國日本國始度來。入香椎宮。聖母大井在時。高良權現告聖母大井志賀大明神言。汝等祖師大祖權現者。朝中三千餘所權者實者祖父現給也等云々。

抑治承炎上以後。當社遷宮三ヶ度。卽文治建久嘉祐是也。文治遷宮之後。或詫宣。或夢想。頻示靈異御之間。重終大廈之構。殊奉崇重畢。

戒壇講堂者。則昔八幡宮也。而今度造宮減少之條。以外之次第歟。

當寺別當次第二云。法務僧正覺成東寺長者。號保壽院。之仁。建久八年二月廿九日。八幡宮上棟。木工百人。作事上人沙汰。行事官儲等。寺家之沙汰也。同年十月廿日舞殿上棟云々。

按察大納言宗頼卿。記云。建久八年八月十七日戊子。今日。東大寺々僧々綱已下三四四十人許。

去夕上洛。爲申鎮守御聖跡事。可參陣云々。其趣云。當寺地主八幡者。我寺 聖武天皇御建

立之時。天平廿年發遣 勅使於宇佐宮奉勸請之。奉鑄大佛爲妙功。彼 勅使右兵衛督藤原朝臣云々。其名不載要錄。公卿補任云。右兵衛督紀朝曆也。種任與要錄頗以相違。非無不審歟。

而炎上以後。上人雖奉造如形之神殿。敬神之禮若踈歟。或寺僧夢云。着赤衣之人立南大門邊給云。我居所有汙穢之疑。仍不住其所云々。是已鎮守令示現給也。仍上人殊成大廈之勤。終不日之功。雖然。無御聖跡。仍奉請彼勝光明院寶藏大井御聖跡。即可爲此鎮守御正跡之由。寺家使枉所 奏請也云々。

仰云。於子細者聞食了。且仰合關白。追可被仰左右者。寺家使即退出畢。其後又可被仰合公卿之由。關白殿令申給。仍被仰合右府右大將源大納言民部卿等。人々申旨不一揆之間。不被仰左右云々。已上

件御影事。可被安置于男山之山。宮寺殊望申之。文學上人再興神護寺。而大井御圖繪大師

廿四日己丑。權右中辨定長朝臣造東大寺長官來曰。東大寺守護八幡宮。大佛殿燒失之時。同以回祿。而今寺家造畢作神殿。而古老住僧等申云。御軀御坐之由承傳之。或曰。以御脇足准御軀云々。未定。可被奉造立御軀歟。將亦可用如在禮歟。可計申者。予申云。先可被勘文。其上可有沙汰。但本縱雖御軀御坐。新造之條難計申。石清水火事之時。敦實親王奉造立法軀。阿彌陀三尊云々。燒失給。其後有議定。不被改造之。宇佐宮。御軀不御坐。只供神座結薦御枕。准彼等例。被用如任之例可宜歟之由申畢。即權弁申攝政太政大臣兼實號九條殿。云々。可

北三宮。女軀立像。御高司井像。上御髮唐女形。御殿五間一面。其軀并人形師子形等注之。然而不注留之。件三所母屋三間御坐。右件子細。祖父末延存生之時。爲代官。爲備御供。參入內殿之時。粗雖奉見知之。不及注申寸法等。大略注進如件。

文治四年六月十日前大膳左近府生重延在判。賴業勘文趣。依宇佐宮託宣。奉迎於宮南梨原宮。造新殿以爲神宮。其後無所見。定還向豐前國宇佐郡歟。同於所々。被授品位例注申。六月廿六日勘申

師尙勘文大略如賴業。但還向事不注其趣。同子計申。五月廿五日勘申

廣房勘文又同之上。御軀改造例不詳。六月一已上。日勘申

建久五年十二月廿八日。八幡大井託小兒宣。我是聖母大井也。東大寺大佛。是我本尊也。供養之後可遷宮等云々。

中一宮。阿彌陀立像。御高三尺許。加光定。

巡光。

云々。凡蒜肉更不可服。大井所惡給也。知定問云。產婦可忌何ヶ日哉。女子云。三十三日。我雖可託成長之者。一先有嫌機。一先有汙穢。至于少年女子。先無事疑無穢氣。仍所託宣也云々。

天平勝寶七年御託宣云。我人不食五辛肉。女穢汙各三日。七日。死穢三十三日。生穢二七日云々。如上。

但依神事之牘。所々聊不同歟。且男山風儀云。生穢三十ヶ日。死穢父母五十ヶ日。已上同大之服一年。祖母三十ヶ日。服五月六畜死生穢三ヶ日。魚食葱及男女穢各三ヶ日。慧並四足者七ヶ日。青蒜三十ヶ日。辛蒜七十五日同大之也。

抑去弘安八年二月常樂會之次。右判官久資參詣當宮。勤御神樂之處。久資甥久政久忠宿春日巫女之館。一夜交遊。然而不敢與

判官共參勤。而吹笛不鳴。則一會闕事。諸人成疑畢。爰久政不審之餘。過光明山之邊。於馬上吹之處。龍笛更出聲云々。

一炎上以後造宮等事。

右安德天皇御宇治承四年十二月廿八日。依平家惡逆。四聖同心之靈塲忽令魔滅。八幡三所之仁祠悉成灰燼。寺中之哀慟。天下之驚歎。翰墨爭記。爰後白河法皇殊發懃願。右幕下將軍閣他事被再興之間。滿月之尊容。更耀文治之秋空。成風之花構重聳建久之春天。然間且爲致祈請。且依爲要樞。大勸進重源上人急速令造營八幡宮社壇畢。但御牋事。寺家無左右依難治定。文治四年五月下旬。經奏聞之處。任宇佐宮之例。可被專如在之禮由。被宣下畢。

中御門右大臣宗忠公。記云。東大寺守護八幡御牋燒失之後。可被造哉否事。文治四年五月

釋尊佛身之化儀。雖盡于西天。并身之應用。

猶盛于日域也。若凝信心。稱南無八幡大井。不異生身之巨益。定成解脫之良因。必增現世之壽福。終遂淨土之往詣者哉。若人乍見此等御詫宣。猶不奉信大井者。當知舍衛三億靈山五千而已。

可正直專精進事。

神護景雲三年七月十一日申時ニ注セル清麿記云。大神吾波銅火村木ムラ乎飯ト食土毛。意穢伎人物乎波不受。銅火村乎座ト爲土毛。穢人乃物波不受。已上。

者乃首乃上仁住奈利。已上。  
延曆二年五月四日御詫宣云。吾波以慈悲天爲本誓。寺務社務乃司爾有非法之時者。可歸寂光土。吾加牀波有也空也。只以中道天爲牀。已上。

承平七年三月廿七日未時許。大和國平群郡八幡大井。高今丸詫宣云。或產生之輩。或死去之類。又完鳥魚蒜食穢之天。交ト往還滋多。是甚タシ志。早可制止等云々。

寛治五年八月記。匡房卿計。云。陪從兵庫頭藤原知定。去二月御神樂參之時。兼數日與產婦暇二十餘日同宿。其後參神宴。於舞殿鼻血垂出。仍起座。

又云。意穢久已我分不知愚癡爾。何謀互夏虫乃火爾入加己土久。貪慾爾惑互競走衆生乎波。諸天厭惡。神祇厭惡。互掃退毛乃曾此以後世吾我言乎信之互。旗振豆正道乎崇率。已上。

御詫宣記云。

大神吾波宇佐仁毛不住湏。男山仁毛不住湏。正直

寶前哉。仍日來有勘氣也。湏奉仕神樂免御勘也。又汝哥久不聞。豈我尤所愛也。早可哥數曲

天平神護元年乙巳春正月一日。柏原天皇王子求

雲臥之使。獨攀登勝尾峯。卽至二月十五日。以

二聖<sup>義住</sup><sub>善算</sub>爲師受戒。名曰開成。爲書寫大般若

經。向天道祈請金水。垂滿七日曉。夢見。容儀

美麗衣冠之人向吾而立云。爲寫經助成。欲奉

加金丸。則舒右手。持裹青地錦之物授與之。即

長跪捧二手拜納之。問言。君爲誰人。卽以偈答

宣。

得道未不動法性

自八正道垂權迹

皆得解脫苦衆生

故號八幡大菩薩

卽驚覺見之。經臺之上顯現輪三寸長七寸之金丸者也。其後重祈乞硯水。一日夜之曉。復夢見。有形如夜叉之者。從北方飛來。告曰。蒙大井嚴詔。奉爲寫經。令汲白鷺池之水持參也。復問曰。詔者爲何人。答云。信州崇居阪波南宮也。云云。

稽首八幡大菩薩

示現神通方便力

斷除十惡爲十善

覆護衆生能與樂

右偈頌者。石清水第十七代別當定胤作此偈頌。持參寶前。誓願云。若相叶神慮。更勿燒。

則燒之。其紙悉成灰燼。文字鮮現。虛空仍作音樂。號稽首八幡。每年朝拜。爲笛秘曲必奏

之。覆護衆生之御誓願誠忝哉。就中延喜二年四月二日。託二歲許小兒宣。我自無量劫

以來。教化難度衆生。未度衆生在末法中。爲教化如是衆生。示現大井。我是大自在王井也。不 大明神。已上。

梵網經。說往來娑婆八千反。法花經。示五百塵點劫數。無量劫御教化更以無疑。已漏在世說法之得益。又弛滅<sup>ハツメイ</sup>弘經之利濟。末代濁亂。我等專是未度衆生也。而今受生垂跡之砌。積緣於顯密之勤。三所之誓約。若無謬者。二世之願望。盍成就乎。何況正繼其氏。而殊專紹隆。同居其職。爲先善政乎。凡本師

是任上人。自君爲已。何必溫昔乎。以此旨可令啓白給者。依院宣執啓如件。文治二年四月廿二日長官右大辨行隆奉。謹上尊勝院

僧都御房等云々抄之。上人同令參宮而致法施。眠

中貴女來。與二顆寶珠。一白薄樣裹之。一紅薄樣裹之。上人驚而見之。兩顆珠親在掌中。

其勢各周一寸七分。眼前之奇特無物于取喻。頂戴下向南都。大願速疾成熾了。件寶珠奉納大佛御首云々。其後建久六年四月廿六日。重奉轉讀供養大般若經刻。光明現道場。顯影向之瑞相等云々。

一可致神輩必圓滿二世願事。

天平勝寶元年四月八日託宣云。神吾加社乃官人氏人等。末代爾及天。何物乎加則寶土可思。都天寶土可思。物無志。靜爾思惟須留爾。崑崙乃珠玉毛不瑩波非寶。蓬萊乃良藥毛不嘗波無益志。只垂跡乃大神。吾乎則寶土可思也。一念我加

名號乎唱者。敢無空事志。現世爾波隨思天無量乃寶乎可施與。後世爾波善處爾生天勝妙乃樂乎可受也。已上。

同七年託宣稱。自人之國吾國。自人之人吾人。成神之木事者爲不被伐鎊。成神之萱事者爲不被刈鎌。以左手之物不移右手。右手之物不移左手。所謂同口人物有嚼方吞方。胡籤之矢在白羽黑羽。雖同姓同人。勿准他人。吾氏之中一人有愁歎事者。吾去社住虛空。天下發種々灾矣。入堦內人者定封人。入神人家爲一夜宿者。定與封人。高家定封人家。榦柱立家定封人家。若及末世着黃衣者神部民。於如此我人或公或私不信我誓言。輕慢。涼燠背時。風雨失節。絹絲空內。耀糲拂底。湏我人不食五辛肉。不來女汙穢。各三日七日於死穢究三十三日。於生穢者忌二七日。借神道名者。暫爲度邪衆也。待慈尊出世可得脫。已上。

音。久歷歲畢。幸遇和上。得聞正教。兼亦爲我修行種々功德。至誠隨喜。何足謝德矣。苟有我之所持法衣。即託宣云。自開齋殿。手捧紫綾七帖袈裟一帖。紫祫衣一領。奉上和尚。大悲力故幸垂納受。是時禱宜祝等。各歎恠異云々。

夫神明以佛法爲內證。諸佛以神道爲外用。本迹雖異。不思議一也。就中世尊留三業廣利益末代。所謂舍利是如來之身業也。眼前之勝利不可稱計。聖教亦世尊之語業也。信謗之罪福更同在世。諸社之神明。即大聖之意業也。神反難思。巨益誠新也。如來意業者般若無相智惠也。故神明殊納受般若妙理。愛樂光明真言。緇素存此旨。常可行法施也。大都於法味。有何神道。更無異歟。春日大明神金剛般若與光明真言未飽御云々。抑去文治二年二月中旬。大勸進重源上人。溫天平之往事。造東大寺事爲祈請。參詣太神

宮。運懇念之間。同廿三日<sub>辛未</sub>夜。大神宮示現云。吾近年身疲力衰。難成大事。若欲遂此願。汝早可肥我身云々。爰上人還向本寺。衆議云。增益神明之威光。無過般若之功力。仍新寫大般若經二部。引學六十人之學侶。同四月廿八日。於內外二宮。各一部爲勅願開題供養。兼勤行番論義畢。則于今無退轉。常明寺般若會是也。彼院宣云。東大寺盧遮那佛者。聖武皇帝勸進天下衆庶。祈請伊勢大神宮所建立也。天平十五年堂宇草創。天平勝寶四年佛像開眼。緯絕常篇。而今佛像忽焚毀。堂舍成烟燼。驚遽之甚。何以加乎。湏依古跡。早可修營佛閣。而世及澆漓。時窮彫弊。遂彼涼風之迹。責其舊日之功。依木求魚。煎水作水者歟。就中彼上人重源。忽蒙夢想之告。可御願成就之趣也。仍相伴六十口寺僧。可轉讀大般若經。其例未分明。偏

壞志天出諸神。則聖人不知行方。時爾新羅國爾  
諸難起。不能渡海云々。

匡房卿宮崎記云。○相議曰。不動咒中。有攝  
十地井之誓。養一兒於高樓上。自始言語。教  
此神咒至七十。靈驗不可測。○縛諸神靈入  
瓶中收。熱田明神爲劍。出自印契中。欲逃  
去。僧以袈裟被釦取之。欲取宇佐宮。而炳然  
昇天。咒不及。僧到山陽道。於備後國爲宇佐  
宮被蹴而死。其後諸神漸々出瓶云々。

大祖權現御詫宣文云。

我真言平興起志天。往生極樂須留薩埵也。本地  
真言祖師也。權爾大神通乎現志天。爲一切衆  
生。起四無量心。更不起三毒。垂一子慈悲。成  
三寶興隆之心。不生邪見之念。如是四無量心  
故。現五智金剛杵。獨古法身形。現付普賢薩  
埵也。屬中天竺國善無畏三藏者。是我也。香椎聖母託宣。

塔中院記。與男山緣起相違。可知兩度奉勸  
請。大同入唐歸朝之次。貞觀發願參詣之儀  
也。可悉之耳。自大同二年丁亥。至貞觀元年己卯。合五十二年而已。

弘仁五年甲午春。傳教大師私云傳教入唐延暦二年也。非弘仁五年如何。行年四  
願向筑紫國。修諸功德。敬造檀像千手并一  
驅。高五尺。大般若經一部一千二百卷。法華經  
一千部八千卷。又奉爲八幡大神。於神宮寺。自  
已上。

毗沙門。

海老主。

長寬元年六月勘文<sup>二分</sup>江比湏云々。文治五年損色勘文用萩<sup>秋葉</sup>建久三年勘文用夷字耳。

三郎殿。

不動。

已上二神奉祝一社也。

八子。

毗沙門<sup>四</sup>。

八子者。令八人小女房。奉守若宮云々。仍八

子<sup>ノ</sup>守同躰云々。或用矢子之字云々。

鉢。

不動尊<sup>咒祖神也</sup>。

右二神者。御坐于大宮之左右也。

可奉備法味事。

御詫宣記云。昔新羅國有一賢王。思我妃生太子。崇爲聖人。以法力。日本守護明神乎水瓶爾駆込。打日本。仍太子誕生之後。生年七歲。太

子乃所爾行幸。勅貞久。我太子乎崇末津留事波。爲談大事也。聖人大驗身。日本六十余州。乃有驗大明神乎水瓶爾駆込與。其間。我行罰國。太子則出家。受五戒三歸。十三年乃間修行諸國。歲二十歲許天返參志天。身證云々。王悅遣日本博多乃津付奴。日本神平駆込。于時奈良京平城天皇世。七歲童子地上七尺登天。詫宣云。我波日本乃鎮守八幡大井也。百王守護乃誓願有土毛。有驗聖人從新羅來天。以三界攝領大聖明王。諸神乎攝領志天。水瓶爾駆込。既新羅國王船粧志天出給云々。我身毛只今駆込禮奈牟土須。何世牟士須留。時國王諸卿失肝變色云々。神云。今明日乃內一萬人乃僧乎請取天。着法服天南畔乃海邊<sup>爾</sup>行天。向西方。祈念靈山釋迦大師<sup>是</sup>。可唱南無仁王護國般若波羅多經。乘此法力天。我破水瓶天。出諸神天此難乎。布世加牟土云々。如詫宣致此勤。時水瓶一度爾<sup>爾</sup>不破。第三度爾破。

已上。

譽田天皇九年夏四月。遣武內宿禰於筑紫。

以監察百姓。時武內宿禰弟甘美內宿禰欲廢

兄。即讒言于天皇。武內宿禰常有<sup>望</sup>天下之

情。招三韓令朝於己。遂時有天下。於是天皇

則遣使。以令欽武內宿禰。時武內宿禰歎之

曰。吾元無貳心。以忠事君。今何無罪而死

耶。於是<sup>有</sup>壹岐直祖真根子者。其爲人能似

武內之形。獨惜武內無罪而空死。便語武內

曰。今大臣以忠事君。旣無黑心。天下共知。

願密避之。且時人每云。僕形似大臣。故今代

大臣而死之。以明大臣之丹心。則伏釄自死

焉。時武內宿禰大悲之。竊避筑紫南海廻之。

泊於紀水門。僅得逮朝。乃弁無罪。天皇推問

武內宿禰與甘美內宿禰。各堅執是非難決。

天皇勅之。令請神祇探湯。是以二人共出于

磯城川濱爲探湯。武內宿禰勝之。便執橫刀

以毆仆甘美內宿禰。遂欲欽矣。天皇勅之令釋。仍賜紀直等之祖也云々。

凡無實讒奏。上古猶如此。況於末代乎。虛名無號之事。尤可祈申當社者歟。

高良社。

大勢至菩薩。

或龍樹菩薩。

貞觀三年行教夢記。用川原之字。

松童社。

不動尊。

咒咀神也。見貞觀三年行教夢記矣。

貞觀三年御詫宣云。

自身是川原大明神之分身。謂松童皇子。少

神俄嗔。大神積怒。悟恐敏和悅之人。永令蒙

神恩者。以是人々彌信伏。便々歸參。已上。

私云。諸記未奉載之。頗不審々々。

坂下。

夷。

云。八幡宮參詣之處。自寶殿東間之御簾之內。大井出御。榦南西向仁立御天。被仰云久。我乎。娑婆仁天波釋迦土云。淨土仁天波阿彌陀土云。別乃物仁波非須。真實仁波。臨終十念土

之天。十度南無阿彌陀佛土云曾。決定往生業。仁天波有。斷善闡提。無性有情。皆悉往生須留也。又下品下生蓮花中仁。十二大劫末天有土思可閑羅湏。其毛悟太仁開津禮波。湏曳仁花開天佛乎見奉也云々。

寶龜八年五月十八日託宣。明日辰時。沙門土成天可受三歸五戒。自今以後。禁斷斂生。

但爲國家有巨害之徒出來時者。非此限云云。古佛垂跡。大悲井御身奈利。佛位仁之天說給於波。經教奉仰。以神道宣。留於波。稱託宣。真實者也。不虛者也。已上。

延喜二年四月二日。託二歲許小兒宣久。○又申久。鳩化給本緣如何申。即仰給。宇ツ多邊乃鳩

仁波アラズ。舍衛國日閣牙云所有。其所諸佛井集會天說法給。其所紫鳥云鳥有。日々爾三節廻天鳴音。說法如音樂。其鳥仁我化。其凡夫眼鳩見仰給。

又申。御枕御牀仕本緣如何申。即何緣我不知。但母堂之君枕若蠅拂與物乎。牀セハ形奈不見。ソト仰給。因之仕也。

又八幡申本緣如何。即仰給。西厨國有其國。我昔有依其國名云。又母堂八王子產給時。足八有幡仁化天現給。其依云。仰給云々。

若宮御託宣。

長元元年。大神朝臣貞守之宅。就門主女託宣。吾彼菱形宮西方荒垣之外隱居神曾。若不顯申波。家入神氣等云々。

本地十一面觀自在井也。龍宮腹御子云々。

武内託宣。

法藏比丘。豈異人乎。彌陀如來。即我身是。

參詣筑紫豐前國宇佐宮。一夏九旬間籠。轉讀  
大般若經。至于理趣分時。間食八十億俱大菩

薩句義。金剛法門三咒秘密甚深奧義。感嘆自

挑御寶帳。招寄和尚宣。汝爲我誦念佛經咒。染心

冷思。與汝共上洛。擁護釋迦教跡。保護百王聖

胤。行敎云。通言語雖有貴約。未拜見御正躰。

詞未訖。和尚綠衫衣袖上。尺迦三尊顯現。彌凝

信。戴頸上洛。途間御物語不斷。大同二年丁亥平城天皇即位二年也八月十七日。和尚本房寺中東室第七院

石清水房幸落付御畢。已上。

元慶元年丁酉十一月十三日壬午。牛剋許。付權詠歌。

大宮司藤原實元女子七歲言。我爲持日本國。

示現大明神。本躰是釋迦井。變身自在王井。是

名法躰。申女躰我母阿彌陀如來變身也。申俗

躰者觀世音井反身我弟子也。已上。

延喜二年四月二日。託二歲許小兒宣久。我日本

守成。加々禮波。我一切衆生乎左右任心。然而

我釋迦化也。而一切衆生乎度念。神道現。因之  
慈悲成此神。已上。

御詫宣記云。我淨土西方極樂是也。因緣衆生  
稱名號。必往生云々。

大祖權現日本御託宣。神龜五年庚戌。

左大殿院七歲男子。地於去己土七尺。詫宣云。

汝波知哉。我唐國仁波大毗盧遮那化身土。云。

日本國波大日普賢妙吉祥土云也。宇佐宮我第

一弟子釋迦如來。第二弟子大分宮。入定在多

寶如來也。第三弟子波八幡大井也。戒賢定大

惠文菖付。屬故名菖崎。本地阿彌陀如來觀音

勢至也。已上。

夫大菩薩者。顯釋迦。示彌陀也。同晝夜隨緣  
之應現於日月之光。遣于此。喚於彼也。等慈  
悲利物之方便於父母之情。可知任縕素之意  
樂。寧非施玄珠之應用乎。

去貞應元年五月廿三日。病最中。寂蓮夢見

過七日云々。

孝謙皇帝天平勝寶元年十二月丁亥。大神禰宜

尼大神朝臣社女。其與紫色。

拜東大寺。天皇太

上天皇。皇大后。同亦行幸。是日。百官及諸氏人等咸會於寺。請僧五千。禮佛讀經。作大唐渤海吳樂五節田舞久米舞。因奉大神一品。比咩

神二品。左大臣橘宿禰諸兄奉詔。白神曰。云

云。尼社女授從四位下。主神大神朝臣田麿外從五位下。施東大寺封四千戶。奴百人。婢百

人。又預造東大寺人。隨勞叙位有差。已上。

古老傳云。每年九月三日手搔會者。大井天

平年中唱率神祇。召具百官。則自宇佐影向

當寺之儀式也。手搔門者。尊神以御手依招

諸神。其門號手搔門。伶人稽首付打一鼓。其坂名鼓坂。則幸上司之岡。鎮寺中之東北。着御盤石之上。有之。名大井御尻懸石。白石四座。示天下之安全云々。

一說云。放生會與轉害會。名異意同也。依此義。彼彼門號轉害門。卽古記用此字也云々。

一御本地井御躰事。付諸社。

大隅正八幡宮石文御託宣。但石中有八幡二字云々。如何。

昔於靈鷲山。說妙法華經。今在正宮中。

示現大明神。

同御殿柱虫食頌曰。

昔於靈鷲山。說妙法華經。今在正宮中。

示現大菩薩。

同頌曰。

汝等莫悲泣。還到瞻部州。爲度衆生故。

示現大明神。

大同四年七月。

昔於靈鷲山。說妙法華經。爲度衆生故。示現大明神。此峯住三世。利益諸衆生。現世成悉地。後生證果。

大安寺塔中院緣起云。寺僧行教入唐歸朝次。

方之灾孽。加以。天照太神之現玉女形而卜

竈殿也。供佛施僧之應用是新。遠敷明神之變  
黑白鷗而穿磐石也。大悲香水之靈德揭焉。

八幡三所袴祠開西而鎮伏西戎。執金剛神尊躬  
對北而專護北闕矣。諸神猶歸敬吾寺。君臣盍  
崇重當寺乎。忝哉。本願 皇帝。爲救世觀自在  
之一化。建立三朝無雙之大伽藍。顯伊勢大  
神宮之本地。廣興一代八宗之權實教。寔以吾  
寺之興廢鑒四海之安危。金銅之驗記。頗不墮  
于地者歟。凡厥諸社之奇瑞。難窮筆端。八幡靈  
詫略載于左而已。

一當寺影向等事。

天平十八年。爲奉造東大寺盧遮那佛像。遣使  
祈神。即託宣志給。吾國家乎護古土。是猶志楯  
戈乃古土志。唱擊神祇志天。知識乎爲佐。已上。  
同廿年。聖武天皇奉鑄東大寺大佛之間。以右  
兵衛督藤原朝臣爲使。奉勸請爲鎮守。奉鑄大

佛妙工爾御坐耳。已上。

天皇爲買佛析黃金。欲遣使大唐。於是奉遺朝  
使神宮。祈禱往還平安。大神託宣曰。黃金將出  
此土。勿遣使大唐。未經數日。陸奥守百濟敬  
福奏。黃金出部內小田郡。即進上九百兩。皇  
帝感於神驗。以其上分百廿兩奉神宮。天平廿  
一年正月云々。同四月改元爲天平勝寶元年。  
賞敬福授從三位云々。已上。

同年十一月己酉。八幡大神託宣曰。向京。甲  
寅。參議從四位上石川朝臣年足。侍從、五位  
下藤原朝臣魚名等。以爲迎神使。路次諸國。差  
發兵士一百以上。前後驅除。又所歷之國。禁斷  
欽生。其從人供給。不用酒肉。道路清掃。不令  
汙穢。

十二月戊寅。遣五位十人。散位廿人。六衛府舍  
人各廿人。迎八幡神於平群郡。是日入京。即於  
宮南梨原宮。造新殿。以爲神宮。請僧卅口。悔

爰人皇第四十五代感神聖武皇帝之御宇。佛法普弘。朝家人民皆誇惠澤。二所宗廟殊顯鎮護國家之權迹。諸社神明頻示濟生利物之本誓。因茲廣開三學之道。爲興八宗之教。專發當寺草創之敍願。先被祈申伊勢大神宮曰。本朝者神國也。以神事宜爲先。但神明若和佛井之光。令垂利衆生之跡。蓋納受朕願乎。若夫相叶神慮者。必示其瑞。奉知垂迹之本地。將崇伽藍之本佛。仍試以行基菩薩爲勅使。則賽一粒佛舍利。菩薩奉勅。於內宮之南門大杉本。七日七夜。令祈念之處。尊神開御殿。告曰。實相真如之日輪。破生死長夜之暗。本有常住之月輪。拂無明煩惱之雲。吾逢難遇之大願。如暗夜得燈。稟難受之寶珠。若渡海得船。依其名福。將埋飯高郡云々。行基井拭感淚。奉納佛舍利。則奏託宣之趣。天皇太歡悅而<sup>五年癸酉歎</sup>忽企御願。然猶御地未分明之間。天平三年辛亥十一月三

日。左大臣正三位橘朝臣諸兄爲勅使。<sup>公卿勅使之初</sup>也。重被祈申之處。勅使歸參之夜。天皇御靈夢曰。日輪大日如來。本地盧舍那佛也。衆生悟此理。將歸佛法。即現御牀。放光明云々。是以一十六丈盧舍那佛者。大神宮之御本地。東觀音者。左相殿春日大明神之本地。西虛空藏者。右相殿太玉大明神之本地也。可知。當寺三尊者。國主天照大神之三所御本地是也。<sup>見神宮雜事記</sup>吾華洛垂跡。晝夜拜大佛云々。大井御託宣。誠有所由哉。就中天皇深發兼濟之敍願。被獻勅使於宇佐之時。託宣曰。吾護國家。是猶楯戈。唱擊神祇爲知識云々。自爾以降。五百阿羅漢施郢匠之德。而終護前朱雀。二十五井顯鎔範之業。而共鎮後玄武。<sup>清歎</sup>大土公移他所。止犯土之煩。天一神主方隅。成風之節。飯道三所者。起寺家豐饒之願。氣比兩社者。立旅客住緣之誓。二荒權現侍衛三論之學侶。八大井鎮守八

# 續群書類從卷第六十四

## 神祇部六十四

### 東大寺八幡驗記

〔表紙上書〕

### 東大寺八幡宮記

果寶

### 中道上人撰集

並言記

### 御本地等事

可備法味事

### 敬神輩圓滿二世事

可正直專精進事

### 炎上以後造宮等事

御入洛先例等事

當寺影向事

### 東大寺八幡大菩薩驗記

八幡大菩薩者。內證月圓。照四海於寂  
竊以。八幡大菩薩者。內證月圓。照四海於寂

光之妙利。外用影朗。護百王於無爲之仙宮。是則依王法弘佛法。以佛法護王法。大悲無雙之善巧。覆護衆生之方便者歟。是以。

欽明天皇三十二年辛卯正月一日。於豐前國宇佐郡厭峯菱渦池之間。現三歲小兒立竹葉。始託宣曰。我是日本人皇第十六代譽田天皇廣幡八幡麿也。我名乎波曰護國靈驗威力神通大自在王菩薩。國々所々爾跡乎神道爾重。已上。當知上宮太子降誕吾國。西土教法可傳本朝之嘉瑞哉。傳云。欽明天皇三十二年辛卯正月朔甲子夜。妃夢有金色僧。容儀太艷。對妃曰。吾有救世之願。家在西方。渺惑人間。妃答隨命僧躍入口中。始知有月也。敏達天皇元年壬辰正月一日。至厭下。不覺有產。忽經十二ヶ月而已。

ト記候由也。

廿一日。秀賴公ヨリ米五千石。大阪ヨリ〔八木〕被成京着。踊之者共ニ被下。添題目。古今様少。御威風不可勝計。珍重々々。

叡山住山時。於横川般若谷圓城坊書寫畢。是又山王大師守護也。

慶長十乙巳年七月七日。廬山寺住僧惠玄〔右豐國大明神祭禮記以一本比較了〕

ましき御事なり。定て神明佛陀も面白思食御影向し給覽。

道行之踊歌。

豊國のく神の威光はいやましに。萬代までも久敷めでたしと。うたひ上て。いざや神をすずしめん。此神をいざやいさめん。

躍歌。

月夜におりやれ。月の夜におりやれく。雨のふる夜は中々ぬるゝ。月夜には心がそぞろにあこがれて。うはのそらならめ。一めもぬる夜なき身の月の夜はいや。

御歸りざまの歌。

戀しや。さてもおゆかしのみや。行てはかへり。かへりては行く。

上京之躍ハ。先内裏へ參リ跳申。御叡覽有而面白被思食。御感不斜。其後豊國大明神之神前ニテ踊申候也。下京之踊ハ。先豊國大明神ニテ

躍。其後禁中ニ而踊申候也。

十六日。大佛ニ而施行(五時)ヒカセラレ。御奉行片桐

市正。乞食。非人。鉢拱。唱門師。猿使。盲人。居

去。腰引。物イハズ。穢多。皮剥。諸勸進之聖。イ

ルイ異形。有雜無雜。馳集不知員幾何。御慈悲

者上ヨリ下ル。難有忝ナシト聲々ニ呼ハリ。哀成様不被當目様躰也。

古語曰。施非身一人。功德如天地有。實御祈禱結緣是ニ過タル莫アラジ

十八日。大内ヨリ。カケマクモ忝。豊國大明神へ被成御勅使。御神馬ヲヒカセラレ。式掌之儀式。塗輿ニテ供奉百餘人。御幣ト御馬。從山門列二行。吉田神主木座橋ヨリ罷下。御幣ト御馬トヲ請取テ。神前ヘヒカレタリ。

廿日。將軍様へ踊衆參リ。伏見御館御庭ニ而踊申。御一覽候也。

今度臨時祭禮。見物棧敷之數。二千三百余ヶ所

拵出て。衣香撥當。四方に薰んじ。花麗成様。  
生便敷粧。古今様少御事なり。上裁賣組百人。  
笠の花は玉椿。我齋手に持花は芙蓉なり。下裁  
賣組百人。物首の笠鉢の花は鳳凰なり。新在家  
組百人。物首の笠鉢の花は櫻なり。手に持花は  
色々草花なり。大太鼓。前波半入催一興。花車  
風流をかざつて。花老なる出立にて。大鼓にか  
かり。平等大會と打鳴し。飛つ駁つ。踊上り飛  
上り。拍子を合。亂拍子。上求菩薩と踏鳴らし。  
手を盡してぞ打たりける。笛は三卷。伊藤安仲  
指南にて。名にしおふ津島笛をぞふかせける。  
つしま笛と云は。十界十如の聲澄て。珍らしき  
吹様なり。小鼓は十一丁。面々各々とは云なが  
ら。拍子を合囃立。面白き感得不及言語。實に  
生死の眠も覺ぬべし。御見物の中よりも。重く  
御所望なり。跳子百人に。一ツ充一ツ物と云事  
有。或は大黒。布袋。毘沙門。鐘馗。大臣。山路牛

に乗て笛を吹たる處あり。比丘尼胎みたるを  
先に立。坊主の跡より團扇を持て仰ぎさすり  
つめりたる風情もあり。賴朝八州の射手を集  
色々様々思々異風躰を出立。富士のすそ野の  
鹿をからせて御覽する處あり。又判官義經一  
谷鐵皆が峯攻落したる處あり。百人充夫々品  
催興。諸有結構を巧み盡し。爰を肝要と出立て  
一手づゝ生便敷誘なり。上下京總警固五百人。  
年寄共きんの棒を手々に持て躍を廻り。床  
木持五百人。床木持ながらきんの團扇にて仰  
ぎ参らる。踏皮草鞋に至るまで。何れもきん  
ぎんに濃付たり。今日は雨ふらず風吹す。天地  
穏やかに天津日の影さやかなり。誠天永く地  
久敷。代を保ち給べき幸成と皆人奉仰断なり。  
國家豊饒に納り。目出度躍を仕り。天下御威光  
難有御代哉と。貴賤老若浮立て。悦遊び申な  
り。上古末代の見物上と下へと群集して。晴が

受色。用新調之美麗。從山門列二行。相並弓手馬手扈從之。木座橋迄參。謹デ願文ヲ上ル。天下泰平。國土安全。御武運長久。御壽命長遠。神者依人敬增威。人者依神德添運。聊致祭供。自然福德。從天降。自地涌。致志之祈供。龍宮寶珠。如雲集。如風來。致法施之粧。本覺之月增光歟。願者行者之心中知見ノ。諸願成就令圓滿給ヘト。祈念下向歟。

二番。騎馬二百人。狩衣金襴指貫。是者各ヨリ二百匹被出御馬也。當社神主百人騎馬也。賀茂神主百人騎馬也。騎馬衆へ青蚨千貫被下候也。自山門左右へ分而列二行。木座橋迄參リ。祈念下向候也。

三番。田樂衆三十人。様々出立テ。相並弓手馬手列二行。刀ヲ拔テ品玉ニ取參ル事。口立品々威風者拂黑雲之口神。弓矢對參ルハ。執定慧之弓箭。禦四魔之敵。鋒振而參ルハ。以三戰之鉢。

拂諸之賊難。惡鬼降伏御祈禱也。

四番。猿樂四座之衆。新儀能一番充作立。先今春。其次觀世。其次寶生。其次金剛。一度ニ四人面ヲ當。面箱モ四ツ持出。三バサモ四人舞之。大鼓四丁。小鼓十六張ニテ。搓出打囃。天地響渡リ。社壇動計。殊勝サ感涙浸袖。定明神可給成感應乎。新儀能一番充仕。青銅千貫。四座之大夫ニ被下候シ也。今春太夫先ヘ罷出事。定可爲豐國大明神之御申樂也。

十五日。踊警固御人數之事。

大野修理。

山崎右京。

寺田權助。

長谷川右兵衛。

メ四人。

躍衆かみ下京五百人。上京三組。下京二組。おどりの仕立。何れも紅梅摺薄花笠。手に一作り花を手にも持なり。金銀にたみて。細工の上手工夫を廻し。手柄を盡し。我不劣諸有結構を

- 一九疋 田中筑後守。 一六疋 加藤左馬助。  
 一六疋 藤堂佐渡守。 一二疋 有馬玄蕃頭。  
 一疋 脇阪淡路守。 一二疋 寺澤志摩守。  
 一疋 加藤左衛門尉。 一二疋 金森出雲守。  
 一二疋 一柳監物。 一二疋 德永法印。  
 一二疋 富田信濃守。 一二疋 九鬼長門守。  
 一二疋 古田兵部少。 一二疋 稲葉藏人。  
 一二疋 關長門守。 一二疋 本田因幡守。  
 一二疋 前田主膳正。 一二疋 龜井武藏。  
 一二疋 高橋左近。 一二疋 伊藤修理。  
 一二疋 秋月長門守。 一二疋 羽柴左門。  
 一二疋 羽柴因幡守。 一二疋 大野修理。  
 一二疋 前田權助。 一二疋 長谷川右兵衛。  
 一二疋 杉原伯耆守。 一二疋 速水甲斐守。  
 一二疋 伊藤丹後守。 一二疋 堀田圖書。  
 一二疋 青木民部少。 一二疋 山崎左馬丞。  
 一二疋 毛利伊勢守。

一一疋 枳植大炊介。 一一疋 片桐主膳正。  
 一一疋 野々村次兵衛。 一一疋 真野藏人。  
 一一疋 中島左兵衛。 一一疋 西尾豊後守。  
 已上百疋。

我モ我モ負ケジ劣ラシト。結構之裝束光耀。何レヲ何レ共難申分様躰。中々不申足。此衆ハ前後總奉行ニテ候也。

伏屋飛驒守。山田信濃守。友松次右衛門。  
 山田喜四郎。毛利勘右衛門。大屋彌八郎。

已上

豊國大明神臨時御祭禮次第。

左御幣。金ニ濃テ長七尺五寸。一人持。

右御榼。金ニダミテ長七尺五寸。一人持。  
 狩衣指貫供奉百人。風折淨衣。織羅綾之袂於陣頭。綺羅耀于天。陣頭散花。狩衣水旱衣文。盡色節。鏤金銀。凡中間雜色舍人牛飼等至迄。折花

間。左右無所闕耀常灯天地照。光數量之阿練

元氣

若。不怠稱名妙音之響。旦暮殊勝サ。銘肝感淚  
浸袖而已。神不受非禮。定而仰圓覆感應給覽。  
被達現當二世之御本懷。揚名於萬天。譽於三國。  
揮無限者也。

去程。居諸如箭推移。已七年忌相當。臨時之御

祭禮。豐國大明神ヲ諫申候ヘト。從秀賴公被仰

出。然者四座之猿樂。新儀能一番充作立。神ヲ

諫メ申ニハ。莫如奏舞樂爾。豊國大明神者。神能

數寄給。常々遊覧間。一入感悅可有御納受乎。

一平安城ヨリ。五百人踊仕立。

一國持郡持大名衆ヨリ。御馬二百匹引レタリ。

其次第。

十二日。御湯立參リ。是ヨリ十八日迄。七ヶ日

打續。臨時之御祭禮色々有之。

十三日。貳百匹之御馬。建仁寺ヨリ。大佛迄立

揃ラレ。見物群集生便敷粧也。

一三十疋。

羽柴肥前守。

金覆輪之鞍ニ。猩々皮之泥障。紅緒房。押懸鞦。三尺繩。沓等ニ至迄同前

也。馬取之出立者。白帷半道複。銀之打鮫屨斗付ヲサシテ。馬柄杓。金ニ濃

腰ニサシタル也。

一二十疋 柴羽侍從。

一十五疋

加藤肥後守。

一十三疋 羽柴越中守。

一十疋

淺野紀伊守。

〔是ハ黒ノ馬ニ一樣ニ黒裝束也。イ〕

一六疋 若狭宰相。

一六疋

丹後侍從。

一一疋 福島掃部。

以上百疋。

我不劣金銀ニテノ裝束。一々美々敷様駄。結構

サ中々驚耳目。難述筆頭次第也。

一二疋 伊賀侍從。

一六疋

蜂須賀阿波守。

一三疋 中村伯耆守。

〔イ本此間有二三疋添尾出雲守八字〕

一三疋 山内土佐守。

一五疋 生駒讚岐守。

一十二疋 鍋島信濃守。

ヨリ俄ニ御違例以外ニテ。様々雖被盡醫術候。終驗氣無御座。辨弁煩同篇也。□而可有御大事。被加御賢意。高麗之城々ニ被入置候軍勢不便思食。此儘非可被捨置儀トテ。可引取之旨御朱印被差遣。歸朝仕リ忝御事不申足。此上貴賤老少諸奉公人遠國之者迄。思食被出次第紙面ニ

被書載。御遺物御太刀刀繪山之物御茶之湯道具金銀似相々ヲ被下。上下萬民難有次第也。同年八月十八日。大閣秀吉公悲哉時至無常之風來テ。御歲六十二申。陰有爲之雲給。唯蜉蝣之化命也。諸行無常ト觀ノ。是生滅法可思。貴賤男女悲歎無限。東方朔九千歳。ウラシマガ八萬歳。有別離之愁。况人間五十年之轉變之世ニ思トハムベキ。今更生死無常非可驚。令人无爲眞實之佛道給ヘリ。自元神明佛陀心佛及衆生是三無差別聞ハ。佛衆生如波與水。不一不異。相

似影與形。全無差別。然則君臣諸共一切之神明之爲本地。多生廣劫難值佛緣也。大閣秀吉公者。御心剛サトク眞如之理分明也。

### 御辭世之歌

露とをち露と消にし我身かな

なにはのこと、夢のゆめなり。

ト詠ジ給フ。

旨趣任御遺言之旨。東山阿彌陀ガ峯地形平。建立社壇鍔金銀甍ヲ置。繼軒巍

巍堂々。奉移御身躰宮内。吉田神主二位兼見承

號豐國大明神與。日本之總名豐葦原中津國ト云

ヘル故也。大閣秀吉公者。依爲和朝之主。奉號

豐國大明神與。御社領吉田神主二位兼見仁被仰

付。行事無退轉可相勤之旨。秀賴公御誕ニテ。

禰宜神主捧幣帛於大床。別當社僧者解經紐於

玉薨。巫八乙女者曳裙帶舞遊透廊。各伺候拜

殿。不忘晝夜。致如在儀。神威之興嚴重態。誠以

揭焉也。預御厚恩之輩。從神前山門迄四町之

ヘバ。被廢忘色々御降參之間扶命。親王二男公卿殿上人百余人人生擒。都迄引<sup>モドシ</sup>踪。行宮ヲ立置備供御奉行ヲ付置候之キ。官軍高麗國ニ打治在陣也。大國震旦不知幾何。遼東ヨリ鴨綠江ヲ越來。高麗之地ニ至ル。馳集日本仁三十八万騎。疊合數ヶ度之戰不知數。於度々討勝而一萬二万三萬宛列首。決勝事ヲ千里外。一度モ不覺無之。古今之名大將不可過之。御名譽可被備後胤之龜鏡者也。高麗之國王日本へ呼取。我朝之兩王可被崇之所。大明之帝。高麗國之戰不可勝トヤ思ハレケン。和面巧言莫如武略之劫トテ。被整和平之扱。

大明正使參將謝用梓。別號龍岩。是者公家也。副使遊擊徐一貫。別號唯吾。是者武家也。二人之勅使本朝名護屋御本陣ニ至テ來朝。和平相調。御堅約之條數被仰出。不可有僞語被思食。高麗王位本國へ被成還附。其後日本之官軍歸

朝之處。立契諾之筈致變改。一事モ無其廉。日送沙汰不可足信用。不立于先御後悔。御鬱憤無限。依之高麗塞々廿ヶ所。御要害丈夫被仰付。鐵炮玉薬軍卒之糧多太々ト被入置候之儀。重而天大イ使揚老爺。遊擊宇忌將軍二人。雜兵及五百人。本塹之湊ニ至テ着岸ス。雖然先約之筋目無其詮。大明之國王不耻他國嘲弄。天道之不恐冥如。虛誕表裏不似相次第也。一犬吠虛万猱吠實。源濁水下流不清。下万民至迄不成正路小盜人也。依之佛法衰廢也。日本者雖爲小國。五常正。從秀賴公被仰付。國々大社大伽藍悉御再興。佛法最中堅固。大閣秀吉公者綸言如汗ト候ヘバ。聊モ不可有相違御存念之處ニ。違都驚思食。天イ天使楊老爺遊擊宇忌將軍。最非無道理謀略之沙汰。御使申ニ付雖可被討儀候。大閣秀吉公者元來寛仁大度之君ニテ御座之間。扶一命被還遣。御憐愍難有仕合也。慶長三年戊戌六月

之威勢。松杉嵐闊。一乘之護持彌新。清四魔  
三障之怖孽。天台風和扇。擁護佛法之色無變。  
蘿洞月靜照。癡眼蒙昧之霧永晴。願者直<sub>〔付醫熱〕</sub><sup>心誠說</sup>齊蒙  
山神之利益。生々世々。隨順明神。欲遂得脫之  
終。和光同塵。結緣之始。八相成道。以論其終。  
蓋謂歟。

天曆二年朔橘朝臣直齋謹記之

豐國大明神祭禮記

慶長九甲辰八月十八日豐國大明神御祭禮記錄

太田和泉守牛一

去程天下無双之名大將。前關白大閣。大相國豐  
臣朝臣秀吉公。既從汗馬之功名。即書登龍之佳  
名。爲海岸栖。爲甲冑枕。十一ヶ年間。野伏山  
御。身羸被盡御<sub>〔口〕</sub>骨。御武得之兩道。御達者之  
故。日本國芥子毛頭無滯被仰付。其上文祿元年  
壬辰三月朔日。高麗へ三十八万騎之旗<sub>〔ヲ〕</sub>靡力

シテ御亂入。遼遠凌風波之難。朝鮮國慶州釜山  
浦之湊ニ至テ着岸。猛勢喧取上。先軍神之血祭  
ニ任當道俗男女無嫌。投切ニ伐殺事不知員。  
取物モ不取敢。□請次逃散。是ヲ見聞者先々迄  
此式也。東萊之城攻落<sub>〔路急〕</sub>伐子。又密陽之要害乘  
取討果。尙州之構進崩。不殘頭ヲ切。自レ之兩手  
ヲ分而都ヘ切上ル。小西攝津守左ヘ付テ驪州  
ヘ掛リ。保安ヲサシテ入路ス。加藤主計頭清正  
右手ヘ付テ。陰竹越ニ參陣也。可防損無之シ  
テ。國王内裏ニ火ヲ懸。三男ヲ同道ニテ都ヨリ  
左ヘ付テ。□州ヲサシテ逐電也。親王ニ男ハ右  
手ヘ付テ。□云國ヲ心懸。右往左往ニ退散  
也。是思ニ一方ヲ可助トノ分別歟。新羅百濟高  
麗三韓ヲ隨ヘ給フ。加藤主計頭清正足早ニ追  
懸被相尋處<sub>〔口〕</sub>云國之傍ニ。能城郡ニ被楯  
籠。不移時刻打シ間。四面喧ト取寄。早男之若  
武者共。爭先一之城戸口迄切込也。俄ノ事ニ候

覺大師成喜悅。如山神告。傳持真言止觀之大道。日本嘉祥元年戊辰春。仁明天皇御宇。入帝都登山。遂蒙詔勅。於敘岳之道場。始行灌頂也。〔之體〕大法圓宗教迹慈。念佛三昧行法。弘一天四海之中。大唐會昌二年。有勅禁僧尼令還俗。時赤山明神隨大師。一時贊無誰。〔金剛〕諭護扶持之故。遁彼皇維難之苦患。佛像經卷傳來。偏是赤山明神之護持之力也。貞觀六年。慈覺大師入滅之時。遺言曰。予入唐求法之日。奉爲赤山明神。誓發造禪院之願。亦是爲令求法事無障礙也。而未果之異也。道心問法相替必果之。又告曰。赤山明神旣受圓仁之約諾。凌万里之滄溟。西阪之杉村中垂跡給。而未造其神殿。願者安惠阿闍梨爲其上首。經上奏公家必可造其神殿。兼奉加年分度者云々。於是安惠座主受大師遺言。貞觀六年。造禪院安置一切經等。同十年始有勅。以近江國所當。被造赤山大明神之一間四面之。

神殿同三月五日。安惠座主申叙正四位。并申加年分度者六人。安惠座主入滅之後。神殿破壞。無修法〔法〕或當作造一人。南山相應。元慶八年。夢中。山神告曰。我居住之神殿破壞。無修造人。我法身〔肉體〕顯見苦候。極無術候也。聖人幸故慈覺大師之弟子也。可願令與我造神殿。則相應相尙感山神一言。捨三衣一鉢。如明神告。造一間四面神殿。遂山神之本意。始行問答講。則相應內供爲講師。令講法華經。光孝天皇即位仁和二年春二月。申加年分度者六人。寛平二年宇多天皇御宇。增命內供以赤山明神申叙正三位。昌泰元年。醍醐天皇寄進御供田卅町。并調百味飾鑄。如醍醐之法味。同年四月十一日。天皇明神之社壇詣拜。屈十人名僧。磨一乘寶教玉。增本地究竟之莊。延喜元年。酬赤山明神之詫宣。天皇下詔旨。被正二位。同年依山神之告。重一年之印。被上正一位。奉獻弓箭。其後守大師之佛法。顯權化。

等。銘骨刻心。一日不忘。然而居不出谷。泉谷遂無作貯之謀。服禦風薜蘿。亦非待價之物。所以力不隨志。遂以至今。近者亦聞。滿山之衆各易三衣沽一鉢。欲買故南亞相北山之宅。以建立件院。弟子雖拂塵勞。難逃煩惱。而念願之心恒在。叙岳。今聽此事。有感於懷。故施年給。聊補綴闕乏。伏願彼弟子諸賢聖衆。不嫌集岳之塵。以添布地之金。敬白。其後。聖主感悟此旨。又施給內給一分一人。太政大閣下同年二月十六日御手書云。一昨就事參內裏。適得縱容。奏聞慈覺大師本願追建禪院之事。皇心感動。如響隨奇。即有詔。施入內給一分一人已畢。法之不渝。自然如此。聽者隨喜。弟子隨喜。伏乞滿山之衆。各垂悉知。謹狀。寃平三年七月廿日。

赤山事。  
叙岳鎮主赤山大明神緣起曰。

大明神者。震旦國明州之山神也。有佛法守護之誓。隨慈覺大師。垂跡於叙岳之西阪。於是大師日本承和三年仁明天皇御宇。有詔勅爲求法遠渡大唐國。到明州。山神赤山之廟社拜詣。大師悲泣願發曰。無有障礙留難。如大師告。傳顯密之大法。遂歸朝之素意者。我還本朝。建禪院。安置一切經等顯密太法。傍勸請赤山之神。爲佛法之鎮主。起居禮拜。數百萬遍。讀誦法花經。備山神之法樂。其夜。非夢幻。化人老翁告曰。

我是明州之山神也。此山洞化來。送一百萬歲之星霜。我從劫初成以來。未曾聞如此之妙法音。悅哉。幸相日本國求法聖人。受甚深不可說之法味。旣除三熱之苦患。一時之中。忽得空平等地位也。聖人早如發願。傳顯密之大道。遂歸本朝藥王藥上弘法之峯。可傳弘此國之佛法。我願隨求法之聖人。垂跡日本國。護持佛法王法。至于慈尊三會之出世。可守護聖人之佛法。於是。慈

續群書類從卷第六十三

神祇部六十三

赤城大明神緣起

禪院事。附赤城明神事。

慈覺大師傳曰。

大師行歸海州。刺史配住本朝第二舶。々乃解纜歸國。五六日後。逆風卒起。又着登州界。大師猶爲遂宿念。又自意欲留。但知弟子等有歸鄉之懷。相語曰。爾曾去留任意而已。弟子曰。死生隨師。何有離去。大師善之。下舶登當州赤山法花院。送過冬月。明年春。大師祈願。海會諸尊。當處山神。必施冥助。令遂本願。若適歸本國。當建立禪院。弘傳法門。資益山神。此山感傳禪法。故

發此願。我入唐求法之日。昔有爲天衆神祇書寫金光明經千部。又爲赤山神塔阪本也。在延曆寺西造禪院之願。是爲令求法之事。必有障礙也。仁和四年。建立大師本願禪院。在別。其狀塔阪本也。件院。元南大納言山庄也。寺家東西大衆合力。以錢二百貫文所買得也。在別。其狀時堀川大政大臣傳聞此由。以寛平二年正月廿五日。施給一分一人。其狀云。奉施今年給史生一人。右爲支故天台教主慈覺本願。奉施如件。傳聞。大師昔者踰鼈波。求像教。即在西唐。發欲建禪院之願。爰歸本朝。未及始營。是生之化早盡。他界之緣忽興。更託諸弟子。以必遂彼願。遺

管國島。早令注進者。而于今不進。府之緩怠。責而有餘。大納言正三位兼行右近衛大將陸奥出羽按察使藤原朝臣實賴宣。奉勅。宜仰彼府。神名本位。慥以勘錄。令言上之者。府宜承知。依宣行之者。方今彼國每官符仰下頻也。而徒有下

知之營。更無寫進之勤。已依國宰之緩怠。責□

府司之不勤。國宜承知。件諸神位記案并神名帳等。早速進上。若其本位記散逸不存。叙位年月。

依官符旨。改□據具注言上。不得重怠者。今檢

案內。高良玉垂命神。豐比咩命神。并二前御位記。適納國底。足爲後代之鏡。仍詳注叙日。兼寫位記。進上如件。但至諸神。或國司商量奉授借位。或位記紛失不知叙日。如此之類。唯錄當階及神名。同以言上。以解。

天慶七年四月廿二日

守從五位□吉志宿禰花押

正六位上行掾秦宿禰

記紛失。不知叙日。

正六位上十九前

大島神 日目島神

宗形神

鋤御忌神

與曾男神

息比咩神

朝祝神

止多神

國形神

中臣神

牟曾支神

下妻郡廿前

馬頭神

壬生部玉照神

已下欠

三宅郡十三前  
借從五位下三前

大島神

郡守神 八多良男神

牟家神

神野神

得山神

佐伯神

朝家神

家面神

白神社

萱□息郡神

右大宰府去三月四日符。今月三日到來稱。件諸

神位記案。依天慶四年九月十日。同五年六月廿

五日兩度官符旨。可寫進狀。仰下頻了。而多送

年月。于今未進。然問。重被太政官去年八月廿

二日符。今年二月廿三日到來稱。檢事意。件神

名帳。造進既有其期。况太政官去年九月。下彼

府符稱。管國神名帳。悉以朽損。難可據勘。宜仰

已上三前。時吏奉授借位也。但位記紛失。不知叙日。

正六位上十前

墳生國玉神

栗栖田神

大城神

屋山神

黑崎神

立神社

三宅神

小村神

垂水國命神

上己酉神

山門郡廿六前

正六位上

磯上物部神

大神社

大江神

鴨下神

立野神

物部田中神

佐樹神

小河神

物部田中神

五百木部蛇臥神

廣田泉澄神

金鑛神

山村神

泉神

伊佐良神

山田神  
國玉神

大木神  
和伊勢神

大木神  
中天水神

大木神  
宗形本神

大木神  
天下地主神

比志口神  
長島國神

白口國玉神  
片島中根神

天下皇神  
宇津良比女神

大神神  
物部山國神

止々日神  
初年神

大神神  
國玉神

國神社  
上妻郡廿四前

借從五位下四前

坂部神

山板神

似山神  
真豆津姬神例

已上四前。感其神驗。時吏奉授借位也。但位

伊田奈比神  
立石神

中天水神  
大石男神

宗形本神  
片島中根神

天下地主神  
長島國神

比志口神  
宇津良比女神

白口國玉神  
物部山國神

天下皇神  
止々日神

大神神  
國玉神

止々日神  
初年神

大神神  
國玉神

國神社  
上妻郡廿四前

借從五位下四前

坂部神

山板神

似山神  
真豆津姬神例

已上四前。感其神驗。時吏奉授借位也。但位

宗形金己呂神

宗形神

天御古神

玉垂媛神

三瀬郡五十三前

借從五位下九前

比留古社

上宇多神

酒見東社

酒見西社

借從四位下二前

下宇多歌神

勝益社

大神社

三島神

息部神

宗形社

御縣社

但馬神

歲給神

奈津支神

物部社

平松神

神樹南所神

已上九前。時吏奉授借位也。而位記紛失。不

知叙日。

正六位上冊四前

正六位上十六前

大神社

大石兵男神

山島神

神吉神

物部社

賀々神

石神社

久留會神

玖留見神

大神社

國玉神

歲給神

水江神

神瀧社

守部神

下石神

玉葛神

神野神

上八目津女神

田中神

天水神

曾門神

倭木奈神

青鉢神

寛平九年十二月三日。奉授正四位上。

已上勅授位記。

借從四位上斯禮賀志命神

正一位高良玉垂命神第一王子。

右神。以元慶八年四月四日。奉授借正六位

上。時吏依其神驗顯然。延喜十五年五月十三

日。奉授借從五位下。以同廿年十二月十一

日。奉授借從四位下。當時守吉志宿禰公忠。

又感其神驗之明。以去天慶六年五月十九日。

奉授借從四位上。

正五位下伊勢天照名神

正五位下高樹名神

正五位下物部名神

已上三前。召問古老。申云。元來公家奉授之

位也者。而位記紛失。不知叙日。

借從五位上朝日豐盛命神

借從五位上暮日豐盛命神

高良玉垂命  
神第二王子。  
高良玉垂命  
神第三王子。

借從五位上淵志命神

借從五位上谿上命神

借從五位上那男美命神

借從五位上安子奇命神

借從五位上安樂應寶秘命神

借從五位上渢志命神

已上八前。元慶八年四月四日。奉授借正六

位上。延喜十五年五月十三日。奉授借從五位

上。

國津神

八坂太刀男神

曇豐岡示神

秦小倉天照神

三毛豐照神

大神社

長柄社

比支阿志支神

高良玉垂命  
神第二王子。  
高良玉垂命  
神第三王子。

桑水賴神

疊伊久志男神

天下電神

御祖神

若草社

高簸堰守神

氣若草神

阿志支神

大中臣神社

高吉神社

椎牟手玉照神

小彥彦神

宗形神

國城天佐大照神

大神神社

天彥奈古倉神

因祇吉留姬神

□島田神

宗形若草神

天照豐穗神

河原□井中賀咩神

芋原神

鳥栖神

止々比咩卷男神

田毛島神

大神神社

未由介山立神

御氣須若賀姫神

味水御井神

參以神

大神八佐賀美男神

□照鑿山天社

宗形御井天社

蠻部天社

大神小振古天社

禱楓天社

御井郡六十前

正一位高良玉垂命神

延曆十四年五月九日。始奉授從五位下。

承和七年四月廿一日。奉授從五位上。

同八年四月十四日。奉授正五位下。

嘉祥元年十一月二日。奉授從四位下。

同三年十月七日。奉授從四位上。

仁壽元年九月廿五日。奉授從三位。

天安二年五月十四日。奉授正三位。

同三年正月廿七日。奉授從二位。

貞觀六年七月廿六日。奉授正二位。

同十一年三月廿二日。奉授從一位。

寛平九年十二月三日。奉授正一位。

已上勅授位記。

正四位上豐比咩命神

嘉祥三年十二月廿九日。奉授從五位下。

天安二年五月十四日。奉授從四位下。

貞觀六年七月廿六日。奉授從四位上。

同十一年三月廿二日。奉授正四位下。

未官知神九社

牟婁郡坐二十五社

官知神十一社

天神三社

正一位家都御子大神

正一位熊野夫須美大神

正一位御子速玉大神

地祇八社

從四位上大佐神

從四位上飛瀧神

從四位上瀧姫神

從四位上海神

從四位上安宅比神

從四位上御食海神

從四位上豐海神

從四位上底海神

未官知神十四社

牛頭天王波梨采女八王子蛇毒氣神王八萬四千  
眷屬

金剛藏王大菩薩三十八所

白山妙理大權現五萬八千采女

八幡三所大菩薩

伽藍護法十八善神等

寬□九二月下旬

正德三癸巳季秋三日寫之

朝散大夫丹生康澄

### 筑後國神名帳

神名帳

借從五位下

借從五位下

大多良男神

已上二前。々司守和朝臣利親在任之時。以去

延喜廿三年三月□日奉授件位。

正六位上冊二前

正一位勳八等丹生津比咩大神

地祇三社

正五位上天手力雄氣長足魂住吉神

從五位上小田神

從五位上稻積神

未官知神十四社

那賀郡坐二十五社

官知神七社

天神三社

正一位御船大神

正三位正哉吾勝勝速日天忍穗耳大神

從五位上浦上國津姬大神

地祇四社

正二位豐海神

正三位天言代主神

從四位上荒田神

從四位上前神

未官知神二十二社

海部郡坐十社

官知神二社

從四位上玉出島大神

從四位上粟島大神

未官知神八社

在田郡坐九社

官知神三社

從一位須佐大神

從四位上國津神

正五位下水主明神

未官知神六社

日高郡坐十二社

官知神三社

從四位上山神

從四位上早蘇神

正一位直姬大神  
正一位紀氏栗栖大神  
從四位上楠本大神  
從四位上名草姬大神  
從四位上兩手力男神  
從四位上府守神  
從四位上籠山神  
從四位上伊勢部柿本神  
從四位上高積比賣神  
從四位上氣津別神  
從四位上伊久比賣神  
從四位上加七七神  
從四位上朝椋神  
從四位上國主神

從四位上高積比古神  
從四位上香都知神  
香都  
從四位上羊都彥神  
從四位上海神  
從四位上生津比賣神  
從五位下吉井駒島明神  
從五位上刺田比古神  
從五位下大歲神  
從五位下芝原神  
從五位下吉禮津姫神  
從五位下實歲神  
從五位下伊野土神  
未官知四十五社  
伊都郡坐十九社  
官知五社  
天神二社  
正一位丹生高野御子神

大山彦神

上朝露明神

從四位上御佐々明神

多氣明神

從四位上禰多神

從四位上日忌明神

從四位上集島神

從四位上柳雄明神

從四位上倭文明神

從四位上大刀神

從四位上倭文明神

國內勸請シフ給大小諸大明神達百九十三社

官知神七十五社

未官知神百十八社

名草郡坐八十五社

官知神四十四社

天神十四社

日前大神宮

國縣大神宮

正一位勳八等伊太ハサウエ祿會大神

正一位鳴大神大

正一位伊達大神大

正一位志摩大神大

正一位靜火大神大

正一位春日大神

正一位有真音大神

正三位須佐大神

從四位上都摩都比賣神大

從四位上大屋大神大

從四位上島大神

地祇三十坐

正一位高橋大神

正五位上炊屋姫神

正五位上高田神

正五位上菊之神

正五位上加

正五位上黒田彥明神

正五位上伊末自姫明神

正五位上伯彥明神

正五位上山之神

從一位天佐自彥大明神

從三位上海原明神

從三位真氣明神

從三位柴木彥明神

從四位上奈取彥明神

從四位上都玉賣神

正四位上和太酒明神

從一位比奈麻治姫大明神

從三位上大山明神

從三位上由良姫大明神

從四位上呼垂彥明神

從四位上熊岐姫明神

從四位上豊加姫明神

從四位上奈酒彥明神

海部郡

從一位奈妓良姫大明神

從一位宇酒賀大明神

從二位直大明神

正三位上海原神

正三位上奈酒彥神

正三位上健酒佐雄明神

正四位上大胖神

從四位上穩々美明神

正四位上國主神

從四位上

泊彥明神

從四位上佐知禰雄明神

隱地郡

從四位上打羅明神

正三位國

正三位水祖明神

正三位蘿若酢明神

正三位天健金草明神

正三位國

正五位

正五位○藤姬明神

正四位上水若酢明神

正四位上直之明神

正四位上阿久姬明神

正四位上水

正五位上田方屋神

從四位上佐知禰雄明神  
從四位上東山明神  
從四位上阿佐遲姬明神  
從四位上妻屋姬明神  
從四位上布施山明神  
從四位上酒祓明神  
從四位上久志加世明神  
從四位上水祖明神  
從四位上大雄明神  
從四位上住吉明神  
從四位上形大屋明神  
從四位上八田姬明神  
從四位上王子明神  
從四位上辰如明神  
從四位上里趣明神  
從四位上宇敷明神  
從四位上西里趣明神  
從四位上水

于時享保十乙巳年九月二日大中臣朝臣近房

隱州神名帳

周吉郡

正一位玉若醉大明神

從一位和氣能酒大明神

從一位日野貴大明神

從一位奈伎良姬大明神

從一位荒雄大明神

從四位上都久保根明神

從四位上兄玉姫明神

從四位上市倉明神

從四位上楯鉢明神

從四位上飯田明神

從四位上豐雷明神

從四位上阿良根明神

從四位上志都夜明神  
從四位上伊勢明神

從四位上出雲結明神  
從四位上酒久美明神

從四位上蟲神明神  
從四位上鷦都屋明神

從四位上弟玉明神  
從四位上雀雄明神

從四位上阿太屋姫明神  
從四位上高屋都姫明神

從四位上母呂禰雄明神  
從四位上禰都加彥明神

從四位上伊志姫明神  
從四位上奈伎良姫明神

正五位闇見明神

正五位能登河中明神

正五位梶生野明神

正五位常神三皇明神

正五位夏子明神

正五位三方明神

正五位田結明神

正五位前河明神

正五位天利劔明神

正五位於瀬河中明神

正五位國津明神

正五位布勢明神

正五位丸部明神

正五位耳明神

正五位民部明神

正五位丹生明神

正五位山津明神

正五位氣山泉明神

正五位木野明神

正五位竹波明神

正五位林明神

正五位菅窓明神

正五位常神外尊明神

正五位常神島尊明神

正五位清水明神

正五位賀留間明神

正五位須波明神

正五位仁部明神

右一卷者元祿七甲戌年九月八日若州遠敷庄  
上下宮神主笠朝臣市呼栗栖菱屋治右衛門相傳  
也今于予免書寫謹而認畢

正五位大幡姫明神  
正五位後机明神  
正五位上津知大戶自明神  
正五位穗積姫明神  
正五位玉井明神  
正五位杜本明神  
正五位玉布利明神  
正五位美奈方明神  
大飯郡坐神二十所  
從三位依居明神  
從三位赤松明神  
從三位垂水明神  
從三位碎道明神

正五位船穂明神  
正五位黑駒明神  
正五位法海明神  
正五位少子明神  
正五位賊椋明神  
正五位日置明神  
正五位青海明神  
正五位金劔明神  
正五位酒垂明神  
正五位鞍道明神  
正五位馬立明神  
三方郡坐三十六所  
從二位勳三等於瀬大明神  
從二位常大明神  
從四位善智明神  
正五位能登明神  
正五位伊奈美明神

正五位幸山明神

正五位土宮明神

正五位泉岡一言明神

正五位事美奈波美明神

正五位小野賀茂明神

正五位水谷神庭明神

正五位未多戸坂本明神

正五位宮川狹野明神

正五位善積河上明神

正五位文室前赤松明神

正五位矢波前加茂明神

正五位小濱明神

正五位虫尾明神

正五位宇賀彥明神

正五位坂本明神

正五位二俣明神

正五位長尾明神

正五位小出雲明神

正五位宮戸明神

正五位永和明神

正五位羽賀彥明神

正五位羽賀姫明神

正五位太多彥明神

正五位多太姫明神

正五位上津々彥明神

正五位上津々姫明神

正五位文武百官明神

正五位伊津伎明神

正五位田中氏明神

正五位山井明神

正五位竹上石神明神

正五位郷中明神

正五位大幡彥明神

從三位紅梅彥明神

從三位紅梅姬明神

從三位曾味明神

從三位椎村明神

從三位雨師明神

從三位上出雲明神

從三位山前明神

從三位菟田姫明神

從三位山前明神

從三位氣比明神

從三位宮明神

從四位帶刀明神

從四位大歲彥明神

從四位丹生明神

從四位下出雲明神

從四位荒棕明神

從四位荒棕明神

從四位鎌棕明神

從四位大永田明神

從四位國津尊明神

從四位國津大戶自明神

從四位石棕彥明神

從四位池邊明神

從四位小浴明神

從五位大谷石神明神

從五位阿奈志明神

從五位御垣明神

從五位大歲姫明神

從五位小林明神

從五位大戶明神

從五位奈胡彥明神

從五位石棕姫明神

從五位大宮明神

從五位大宮明神

從五位上菱木野天神

坐寶飫郡

三州賀茂郡猿投大明神前

從五位上絹束天神

坐八名郡

寶樹院周海書之

從五位下黑楊天神

坐寶飫郡

從五位下櫻井天神

坐同郡

從五位下三祭天神

坐同郡

從五位下穴社天神

坐同郡

從五位下大歲天神

坐同郡

從五位下溝庭天神

坐同郡

小初位神七所

坐寶飫郡

今槐若御子

坐同郡

上羽神

坐同郡

御與木秦部若御子

坐同郡

儀宮神

坐同郡

高宮若御子

坐同郡

牟久津神子

坐同郡

### 若狹國神名帳

若狹國諸神合百四十五所

遠敷郡坐神八十九所

正一位勳三等若狹彥大明神

正一位勳三等若狹姫大明神

正一位八幡三所大神

正一位賀茂大明神

正一位勳三等比叡大明神

正一位氣比大明神

正一位天滿自在天神

從二位多太明神

從二位久湧夜大明神

|             |      |
|-------------|------|
| 從五位上並栗天神    | 坐同郡  |
| 從五位上酒井天神    | 坐同郡  |
| 從五位上小田天神    | 坐寶飫郡 |
| 從五位上小槻天神    | 坐八名郡 |
| 從五位上摩乎虞天神   | 坐寶飫郡 |
| 從五位上竹生天神    | 坐同郡  |
| 從五位上黑田天神    | 坐寶飫郡 |
| 從五位上庭野天神    | 坐八名郡 |
| 從五位上大津天神    | 坐寶飫郡 |
| 從五位上須波天神    | 坐八名郡 |
| 從五位上石按若御子天神 | 坐設樂郡 |
| 從五位上劍若御子天神  | 坐同郡  |
| 從五位上大社天神    | 坐同郡  |
| 從五位上小山天神    | 坐八名郡 |
| 從五位上大歲天神    | 坐同郡  |
| 從五位上神木天神    | 坐渥美郡 |
| 從五位上池上天神    | 坐同郡  |
| 從五位上御宗天神    | 坐寶飫郡 |
| 從五位上美々禮天神   | 坐同郡  |
| 從五位上國津天神    | 坐八名郡 |
| 從五位上厚木天神    | 坐寶飫郡 |
| 從五位上出雲天神    | 坐同郡  |
| 從五位上石上天神    | 坐寶飫郡 |
| 從五位上牟留天神    | 坐同郡  |
| 從五位上楠本天神    | 坐寶飫郡 |
| 從五位上西堂大刀自天神 | 坐同郡  |
| 從五位上東堂大刀自天神 | 坐寶飫郡 |
| 從五位上神月天神    | 坐同郡  |
| 從五位上宮解天神    | 坐同郡  |
| 從五位上伊久佐男天神  | 坐渥美郡 |
| 從五位上伊久佐女天神  | 坐同郡  |
| 從五位上多美河津天神  | 坐寶飫郡 |
| 從五位上槻村天神    | 坐同郡  |



天神百十五所

|          |          |
|----------|----------|
| 正五位下鷲取天神 | 坐碧海郡     |
| 正五位下小島天神 | 坐同郡      |
| 正五位下伊保天神 | 坐賀茂郡     |
| 正五位下灰寶天神 | 正五位下大井天神 |
| 正五位下野見天神 | 坐同郡      |
| 正五位下兵主天神 | 坐同郡      |
| 正五位下廣澤天神 | 坐同郡      |
| 正五位下稻前天神 | 坐額田郡     |
| 正五位下八帖天神 | 坐同郡      |
| 正五位下宮道天神 | 坐同郡      |
| 正五位下大庭天神 | 坐同郡      |
| 正五位下長孫天神 | 坐賀茂郡     |
| 正五位下廣目天神 | 坐渥美郡     |
| 正五位下廣鏡天神 | 坐同郡      |
| 正五位下石前天神 | 坐同郡      |
| 正五位下和知天神 | 坐同郡      |
| 正五位下柄山天神 | 正五位下柏山天神 |
| 正五位下小山天神 | 坐同郡      |
| 正五位下大坂天神 | 坐同郡      |
| 正五位下大村天神 | 坐同郡      |
| 正五位下江原天神 | 坐碧海郡     |
| 正五位下佐脇天神 | 坐寶飫郡     |
| 正五位下櫻木天神 | 坐碧海郡     |
| 正五位下前庭天神 | 坐同郡      |
| 正五位下院庭天神 | 坐同郡      |
| 正五位下國玉天神 | 坐同郡      |
| 正五位下服穢天神 | 坐寶飫郡     |
| 正五位下占部天神 | 坐碧海郡     |
| 正五位下磯泊天神 | 坐幡豆郡     |
| 正五位下國玉天神 | 坐設樂郡     |

正三位兔足大明神  
正三位白鳥大明神  
正三位謁磐大明神  
正三位阿志大明神  
正三位砥神大明神  
正三位內母大明神  
正三位伊良子大明神  
正三位竊樹大明神  
正三位石山大明神  
正三位寅之大明神  
正三位猿投三御子大  
明神二十二所

坐寶飫郡  
坐額田郡  
坐渥美郡  
坐寶飫郡  
坐同郡  
坐幡豆郡  
坐渥美郡  
坐碧海郡  
坐寶飫郡  
坐渥美郡  
坐賀茂郡  
坐八名郡  
坐碧海郡  
坐寶飫郡

|             |
|-------------|
| 從四位上草部明神    |
| 從四位上和久知明神   |
| 從四位上白鳥三御子明神 |
| 從四位下日長明神    |
| 從四位下大藏明神    |
| 從四位下稻束明神    |
| 從四位下熊來明神    |
| 從四位下齋宮明神    |
| 從四位下冰明神     |
| 從四位下形原明神    |
| 從四位下須波南宮明神  |
| 從四位下津牧明神    |
| 從四位下宇賀御玉明神  |
| 從四位下土穴明神    |
| 從四位下砥庭三御子明神 |
| 從四位下篠束明神    |

坐寶飯郡 坐碧海郡 坐寶飯郡 坐同郡  
坐碧海郡 坐寶飯郡 坐同郡 坐同郡  
坐幡豆郡 坐寶飯郡 坐同郡 坐同郡  
坐設樂郡 坐幡豆郡 坐寶飯郡 坐同郡  
坐設樂郡 坐寶飯郡 坐同郡 坐同郡  
坐同郡 坐寶飯郡 坐同郡 坐同郡

一位一社

四位三社

五位十四社

從五位下郡社

前一社

正一位一岡社

正四位下日根社

從四位下垣田社

正四位下波多社

正五位下姫社

正五位下神前社

正五位下國玉社

正五位下袁於社前

正五位下國玉社

從五位上有通社

從五位上宇加女社

從五位上新見社

從五位上火走社

從五位下山本社

從五位上大杜社

從五位上大杜社

從五位下村賀社

從五位下馬郡社

正應二年正月廿九日書寫之大鳥禰宜朝臣高信

### 三河國內神明名帳

八幡三所大菩薩大明神

若宮兩所天滿天神

正一位砥鹿大菩薩

大明神十九所

正一位池鯉鮒大明神

正一位猿投大明神

正一位石卷大明神

正二位羽利大明神

正二位赤孫大明神

正三位磐倉大明神

正三位津守大明神

正三位津守大明神

坐碧海郡

坐賀茂郡

坐八名郡

坐幡豆郡

坐寶飯郡

坐設樂郡

坐寶飯郡

正五位下國津神御玉社

從五位上淡路社

從五位下物部布留社

從五位上意神社

從五位上大生髮門神社

從五位上國津神社

從五位上吹井社

從五位上丈部社

從五位上山直社

從五位上波太岐社

從五位上神於社

從五位上神於如法社

從五位上滿門社

從五位上木野社

從五位上神伏仙社

從五位上川合社

從五位上中村社

從五位上佛塔社

從五位上阿都知社

從五位上七社神社

從五位上八木社

從五位上泉井於社

從五位上安幕社

從五位上屋氏村社前

從五位上今木國津神社

從五位上久米多社

從五位上朝日社

從五位下陶津社

從五位上土生社

從五位下落井社

從五位下國津津社

日根郡十九社

從五位上信太福富社

從五位上三井國津神社

從五位上榎井村社前

從五位上信太助富社前

從五位上信太宮本社前

從五位上天津石止別社

從五位上井口社

從五位下伯太御子社

從五位下伯太椿社

從五位下葛原部社

從五位下久主寶社

從五位下取石龍社

從五位下板井村社

從五位下桑原國津神社

從五位下曾禰國津神社

從五位下飛鳥部榎本社

從五位下曾禰東國津神社

從五位下曾禰西國津神社

從五位下北古松本社

從五位下伯太私部國津神社

泉南郡四十五社

一位一社 四位六社 五位卅六社

前二社

正一位積川社前

從四位下道祖國津神社

從四位下岡田國津神社

從四位下燒爪楠本神社

從四位下井門神社

從四位下海門神社

從五位下土師氏神社

從五位下土師氏神社

正五位下寶塔護法社

榜號

從五位田村百濟社

從五位上信太田毛泽雄社

從五位上穴師高向社前

從五位上穴師上村社

從五位信太天神社前

從五位上上錦大南社

從五位上我孫子天光雷社

從五位上大畠社

從五位上大庭社

從五位上二田國津社

從五位上箕田津神社

從五位信太檜本社

從五位上物部社

從五位上穴師御子社

從五位上穴師山門社

從五位上楠本國津神社

從五位上信太岡本社

從五位上信太御曹司社

從五位上信太寶幢社前

從五位上穴師馬敷社

從五位上間敷玉社前

從五位上信太內津山罪社

從五位上信太楠本社

從五位上川瀨松本社

從五位上市邊社

從五位上寺村國津神社前

從五位上穴師神氏社

從五位上楠本村榎本社

從五位上高田社

從五位上松本社

從五位上我孫子村富社

從五位上河內川縣犬養社

從五位上穴師多社

從五位上丸笠社

從五位上山野於社

從五位上信太多戶口社

從五位上神原社前

從五位上岡林社

從五位上信太井於社

從五位上天光石止別社

從五位上山牟介社

從五位上阪本松本社

從五位上岡前社

從五位上河內川津守社

從五位上河內山社

從五位上依羅社

從五位上穴師松本社

從五位上倉立社

從五位上酒人社

從五位上御飯社

從五位上久都社

從五位上櫻本社

從五位上信太岡井社

從五位上飛鳥部多社

從五位上信太川上社

從五位上後家社

從五位上桑原社

從五位上神之宮社

從五位上禪釋寺社

從五位上炎社

從五位上社井止社

從五位上馬長國津神社

從五位上阪本尻家社

- 正五位下信太禰屋社前  
從五位下信太平松社前  
從五位上伯太社  
從五位上信太水原社  
從五位上信太寺井社前  
從五位上坂本社前  
從五位上穗倉社  
從五位上泉社  
從五位上中臣宮家社  
從五位上氣次社  
從五位上信太若草社前  
從五位上信太榎本社前  
從五位上信太山道社  
從五位上信太龍天矢蛇社前  
從五位上信太木本社  
從五位上信太河內社  
從五位上信太峯社  
從五位上信太稻村神社  
從五位上信太山止社  
從五位上曾禰社  
從五位上信太若御子社前  
從五位上信太松本社前  
從五位上信太椎雄社  
從五位上信太小坂於社前  
從五位上杜門社  
從五位上阪本社前  
從五位上雲峯山社  
從五位上良社前  
從五位上信太多山社前  
從五位上信太糸高社  
從五位上岳玉社  
從五位上飛鳥古家社前

從五位下山田松井戸社

從五位下野部巫部社

從五位下高季社

從五位下鯛野社

從五位下上神野大氏社

從五位下蜂田若宮社

從五位下下太井口社

和泉郡百八十九社

一位二社

二位一社

三位五社

四位八社

五位百三十社

前卅四社

正一位穴師社前

正一位信太聖社前

正三位信田大龍社前

正二位卷尾社

從三位川瀨社

從二位大泉社

從三位楠本社前

從三位男宇止社

正四位下信太大社社前

正五位下舊府社

從四位下小社神社

正五位下信太板鼻社前

從四位下信太櫟本社前

從四位下信太山門社前

從四位下信太馬松社前

從四位下信太大王社前

從四位下信太雨降社前

正五位下信太上御曹司社前

正五位下和氣社

正五位下粟社

正五位下信太開社前

正五位下信太世坐社前

正五位下信太大山罪社前

- 從五位上高石大歲社  
從五位上兵庫神社前  
從五位上取石太歲社  
從五位上雷神社  
從五位上大畠北神社  
從五位上高石倉立社  
從五位上取石船椅社  
從五位上土師國津社  
從五位上大田井社  
從五位上大鳥笠山社前  
從五位上大鳥濱下社前  
從五位上小南神社  
從五位上高松社前  
從五位上大鳥狩御子矢波木社前  
從五位上蜂田大社前  
從五位上大庭太歲社  
從五位上大村太歲社  
從五位上光日留女社  
從五位上山末社前  
從五位上山田楠本社前  
從五位上大貞氏社  
從五位上大庭麻績社  
從五位上太歲國津大神社前  
從五位上山田御子社  
從五位上蜂田井於神社  
從五位上山田大歲社前  
從五位上縣田犬甘秋松社  
從五位上寺南社  
從五位上往坂社前  
從五位上取石河內社前  
從五位上川原山罪社前  
從五位上下田川原社  
從五位下早田社  
從五位下采女社

從五位上取石伊止高社

從五位上石津多社

從五位上大庭氏社前

從五位上荒田西間社

從五位上新屋神社

從五位上大中神社前

從五位上三宅神社

從五位上田中松本社

從五位上西山本王子社前

從五位上取石峯社

從五位上山井社

從五位上石津社

從五位上池上社

從五位上道祖社

從五位上鈴神本社

從五位上毛受社

從五位上荒田大歲社

從五位上豐田社

從五位上板屋原社

從五位上坂本御子社

從五位上山口社前

從五位上丹治比早姫社

從五位上開口社

從五位上櫻井社

從五位上西殿社

從五位上濱松原社

從五位上堀上社前

從五位上岡井山於社前

從五位上下太中社前

從五位上荒田尻家社

從五位上下大鳥太歲神社

從五位上郡人社

從五位上取石大山罪社

從五位上取石高槐社

從五位上京殿社

從五位上大南窪氏社前

從五位上坂井榎本社前

從五位上日下部出村社前

從五位上日下部榎本社前

從五位上日下部百濟北社前

從五位上日下部馬立社前

從五位上中家社

從五位上秋山社

從五位上中高石社

從五位上荒田島社

從五位上山氏東社前

從五位上天光社

從五位上丹生田社

從五位上百濟社

從五位上荒田國津社

從五位上風前社

從五位上荒田伊加利尾社

從五位上天津神社

從五位上日下部川俣社前

從五位上大庭西間社

從五位上鶴田窪命社前

從五位上國明神社

從五位上荒田堂前社

從五位上日下部九本社前

從五位上上大饗社前

從五位上菱本大歲社

從五位上岡社

從五位上栗柄櫛櫛社

從五位上大庭大北社

從五位上日下部梅本社前

從五位上大庭平尾社

從五位上狹山氏社

從五位上板鼻社前

從五位上取石御祖社

從五位上山於社前

從五位上鶴田聖社

從五位上貴別社

從五位上菱木社前

從五位上陶荒田社前

從五位上山於若宮社

從五位上賀茂社前

從五位上伊波土社

從五位上下神國津社前

從五位上火雷社

從五位上意神社

從五位上生國社

從五位上錦氏社

從五位上多米社

從五位上矢原社

從五位上多米津守社

從五位上神山口社

從五位上神道神宅社

從五位上上神須佐社

從五位上神之神宅社前

從五位上神々本社

從五位上神三宅社前

從五位上々神宇賀玉社前

從五位上爾波九留社前

從五位上蜂田北村榎本社前

從五位上濱江側社前

從五位上出雲大社神社前

從五位上秋松堂社前

從五位上日下部大神本社前

從五位上日下部碓止柄社

從四位上導守社前

從四位上日下部社前

從四位上野依社前

從四位上大鳥內津山罪社前

從四位上日下部大歲社前

從四位上池邊檜原社前

從四位上日下部他越社前

從四位上古志本社前

從四位上古住社前

從四位上押別社

從四位上御種社前

從四位上池邊新殿社前

從四位上神氏社

從四位上坂上社前

從四位上竹林社

從四位上井於社

從四位上吳槐社前

從四位上年實入滿社前

從四位上加美井社前

從四位上大鳥原社前

從四位上大鳥古家社前

從四位上大鳥倉立社前

從四位上榎本社前

從四位上陶竈社前

從四位下舉道社前

從五位下取石聖社前

正五位下大歲社

正五位下板屋社前

正五位下殖松社前

正五位下砾狩社

正五位上大鳥志女社前

從五位上殿木社前

從五位上大畠社

續群書類從卷第六十二

神祇部六十二

和泉國神名帳

合伍佰參拾肆社

(計數不合與本文)

一位六社

二位一社

三位九社

四位五十七社

五位三百三十二社

前百三十三社

大鳥郡三百八拾四社

一位二社

三位四社

四位冊社

五位百五拾二社

正一位大鳥大社

正一位大鳥爾波比社前

正三位中津尾社

從三位大鳥鑿勒社  
從三位大鳥井瀨社

從三位大鳥濱社

從四位上大鳥峰田社前

從四位上大鳥小林社

從四位上大鳥天光御子社前

從四位上福羅社

從四位上福德神社前

從四位上造岳社前

從四位上大鳥櫻本社前

從四位上伊勢御子社前

生根大明神 繪島大明神 立石大明神

牟呂岐大明神 雨神大明神 林前大明神

小楊大明神 脇岳大明神 河蔭大明神

天一 太白 牛頭天王 武答天神

蛇毒氣神王 大歲 八神日本洲有

官知未官知方三千七百餘所大明神等

八島御靈 靈安寺御靈 西寺御靈

普光寺御靈

天滿天神先生御靈

木辻御靈

大道御靈

水室御靈

木辻御靈

大道御靈

維那 良津  
右筆 叡義

塚上御靈 葛下郡御靈於無

神名帳

戒壇院公用

文明十一年己正月日

爲且興隆。爲且祈禱。勸諸人令新調之。所寄附也。

|                |           |         |              |            |
|----------------|-----------|---------|--------------|------------|
| 志貴宮縣大明神        | 鹽田大明神     | 竈山大明神   | 吉田大明神        | 出雲兩所大明神    |
| 岳田賀茂大明神        | 角大明神上     | 疋東大明神上  | 水光大明神        | 高野大明神      |
| 狹竹大明神          | 室生龍穴隼大明神上 |         | 市邊大明神        |            |
| 伊久爾大明神         | 手力尾大明神    | 大佐大明神   | 大居大明神        |            |
| 梅本大明神          | 島杜大明神     | 海津咩大明神  | 阪本大明神上       |            |
| 瓦山大明神          | 飛鳥大明神     | 鈴杜大明神   | 久米大明神        |            |
| 錦凝大明神          | 勝杜大明神     | 神居大明神   | 唐吳大明神        | 清瀧大明神      |
| 三河大明神          | 賀茂河大明神    | 笠大明神    | 佐那見大明神       | 祇園天神清原氏大明神 |
| 牟佐大明神          | 忌穴大明神     | 忌寸大明神   | 葛木氏大明神       | 上河大明神      |
| 水冰天神玉祖大明神      | 茅早大明神     | 於須智大明神  | 秦天神大酒大明神     | 坂上氏大明神     |
| 守屋大明神          | 吉備津咩大明神   | 石上園尾大明神 | 摩訶賀茂大明神國長大明神 | 小馬方大明神     |
| 中山高屋大明神        | 池大明神上     | 椿大明神    | 都久間大明神       | 武尾大明神      |
| 龍泉天神我南寺天神篠田大明神 |           |         | 浦戶大明神        |            |
| 豐海大明神          | 岩船大明神     | 比子野大明神  |              |            |
| 大野大明神          | 小柴大明神     | 賢大明神    |              |            |
| 福良大明神          | 櫻本大明神     | 拜里宮大明神  |              |            |
| 摩訶羅大國天神        | 布勢田大明神    | 高上大明神   |              |            |
| 野大明神上          | 八島大明神     | 高田咩大明神  |              |            |
|                | 鹿稻大明神     | 石出大明神   |              |            |
|                |           | 建介國中大明神 |              |            |
|                |           | 奈吳造大明神  |              |            |
|                |           | 柳大明神    |              |            |
|                |           | 矢田大明神   |              |            |
|                |           | 江田大明神   |              |            |

|              |        |            |           |            |
|--------------|--------|------------|-----------|------------|
| 賀茂下土大明神稻荷大明神 | 木島大明神  | 伊勢馬立大明神    | 三上大明神     | 伊吹大明神上     |
| 大原野大明神       | 平野大明神  | 武部大明神      | 若狭彦大明神    | 生田大明神      |
| 平岡大明神        | 片岡大明神上 | 熱田大明神      | 名田大明神     | 劍大明神上      |
| 多度大明神        | 三島大明神  | 鹿島大明神      | 木津咩大明神    | 中上大明神      |
| 諏訪大明神上       | 天滅大明神  | 串崎大明神      | 和邇大明神     | 金峰三十八所大明神上 |
| 松本大明神        | 大原大明神  | 鹿藏大明神      | 八大龍衆引田大明神 | 東大大明神      |
| 樺大明神         | 卷向大明神上 | 高社大明神      | 曾我大明神     | 巨勢咩大明神     |
| 大汝大明神        | 間苦大明神  | 石藏大明神      | 天見大明神     | 天見大明神      |
| 小鷲尾大明神       | 委文大明神  | 枇杷本大明神     | 七社大明神     | 藻原大明神      |
| 櫻田大明神        | 雨師大明神  | 國見大明神      | 寺畠大明神     | 小守大明神      |
| 忌部大明神        | 會我大明神  | 白石大明神      | 椿本大明神     | 伊勢布留大明神    |
| 杜屋大明神        | 脇杜大明神  | 狼大明神       | 今木大明神     | 家杜大明神      |
| 祝園大明神        | 廣田大明神  | 日向天神立山大明神上 | 酒屋大明神     | 开聞大明神      |
| 垂氷大明神上       | 神上大明神  | 玉寢屋大明神     | 入羅大明神上    | 伊佐清大明神     |
| 溝口大明神        | 高來大明神  | 賀須比大明神     | 霜姬大明神     | 伊斗大明神      |
| 淡島大明神        | 富士大明神上 | 富士大明神      | 藤杜大明神     | 宇禰奈大明神上    |
| 火明大明神        | 七國大明神  |            |           |            |

神名帳

戒壇院公用

依例奉勸請大菩薩大明神等於無

金峰大菩薩

八幡三所大菩薩 興文大菩薩

興成大菩薩

興松大菩薩 興明大菩薩

興兒大菩薩

氣比大菩薩 興進大菩薩

興高大菩薩

氣多大菩薩 走湯大菩薩

高天大菩薩

熊野大菩薩 住吉大菩薩

竹生島大菩薩

二荒大菩薩 水分大明神

阿射大菩薩

白山大菩薩 大和大明神

月輪大菩薩

瀧藏大菩薩 箫吹大明神

小峰大菩薩

法童法護兩所大菩薩 高賀茂大明神

二十五大明神

智々部大明神 上水屋大明神

小入大明神

下賀茂大明神 沢田大明神

春日大明神

布留大明神 沢田大明神

大神大明神

宗像大明神 一言主大明神

檜皮大明神

高賀茂大明神 沢田大明神

下賀茂大明神

河合大明神

安房國  
近江國栗本郡  
山城國綏喜郡  
大和國

山城

天神

天神

天神

以正古書寫之

|       |        |       |
|-------|--------|-------|
| 稻生大明神 | 伊勢國奄藝郡 | 大杜明神  |
| 中山大明神 | 美作國    | 與比明神  |
| 高野大明神 | 同國     | 智保明神  |
| 嚴島大明神 | 備後國葦田郡 | 都野明神  |
| 宗像大明神 | 同國同郡   | 妻万明神  |
| 豐滿大明神 | 近江國依智郡 | 江田明神  |
| 離宮大明神 | 當國宇治郡  | 石間明神  |
| 長濱大明神 | 近江國神崎郡 | 楊枝明神  |
| 御厨戶安滿 | 土佐國宇戶崎 | 鷲明神   |
| 中神大明神 | 同國同所   | 劍明神   |
| 紫野大明神 | 當國     | 水分大明神 |
| 藤尾大明神 | 當國     | 石屋明神  |
| 辻御靈   | 當國     | 宇倍大明神 |
| 小汝明神  | 當國     | 大山大明神 |
| 筑波明神  | 當國     | 高屋大明神 |
| 檜大明神  | 當國     | 天神    |
| 櫛大明神  | 當國     | 祇園    |

因幡國

愛頂護大明神  
信太聖大明神  
田中大明神

丹波國桑田郡  
和泉國和泉郡

同  
讀岐國山田郡

2

諏訪大明神

日前大明神

國懸大明神

阿躬賀大明神

熊里 大明神

村第大明祐  
ワカサヒコノノミコト

稻荷三所大明神

多度大明神

熱田大明神

白山大明神

金峯山大明神

1

卷第六十一 清瀧宮勸請神名帳

當國

大和國葛木郡  
同國添上郡

近江國滋賀郡

諏訪大明神  
信濃國諏訪郡  
二十一日正午

日向大明神  
久留伊國名草郡

國懸大明神  
サカハコノミコト  
同國同群

阿東賀太明神

キ  
柱築大明神

若狭彦大明神  
ワカサヒコノ

稻荷三所大明神  
當國

多度大明神  
アツタノ

熱田大明神  
尾張國愛智郡

伊賀國石川郡  
大田國吉野郡

金峯山大明神  
大和國吉野君

大明神

小野大明神

阿蘇大明神

拔鋒大明神

高賀茂大明神

大谷大明神

小村大明神

赤城大明神

伊賀古大明神

宿禰大明神

榛名大明神

火雷大明神

若伊賀保大明神

小祝大明神

委文大明神

伊和大明神

同國滋賀郡

肥後國阿蘇郡

上野國甘樂郡

久比岐大明神

已上三所土左國

丹生大明神

高天大明神

飯道大明神

木島大明神

瀧倉大明神

伊太祁曾大明神

杜本大明神

雨夜大明神

比良大明神

竹生島大明神

伊須岐大明神

川合大明神

多大明神

久比岐大明神

丹生大明神

高天大明神

木島大明神

瀧倉大明神

伊太祁曾大明神

杜本大明神

雨夜大明神

比良大明神

竹生島大明神

貴武禰大明神

糺大明神

能登國

大和國廣湍郡

越後國

大和國十市郡

紀伊國伊觀郡

近江國甲賀郡

當國葛野郡

大和國城上郡

紀伊國名草郡

河內國安宿郡

越前國丹生郡

近江國滋賀郡

山城國愛宕郡

當國淺井郡

備中國小田郡

マツノ  
松尾大明神

ブ留大明神

平野大明神

オヤノ  
大神大明神

スヨウ  
住吉大明神

ヒロタ  
廣田大明神

ケヒ  
氣比大明神

ヒヨウ  
氣多大明神

カツハ  
二光大明神

スヨウ  
一言主大明神

カナタ  
中山大明神

カワラ  
高和良大明神

オホワ  
比叡大明神

オホワ  
大和大明神

恩智大明神

ヒラヲカノ  
平岡大明神

オホサツ  
大山積大明神

イホサツ  
磯野大明神

カツハ  
濃満天皇神

カツハ  
伊與村大明神

カツハ  
瀧大明神

カツハ  
村山大明神

カツハ  
楠本大明神

カツハ  
月山大明神

カツハ  
鳥海大明神

カツハ  
三上大明神

カツハ  
伊福貴大明神

カツハ  
三島大明神

カツハ  
垂水大明神

カツハ  
田村大明神

カツハ  
建部大明神

ヒサシ  
兵主大明神

ヒトツノ  
河内國河口

玉祖大明神

松屋前大明神奄毛

日前南海道六箇國爲十一月守護

月讀大明神和多津美大明神

大行大明神與坂大明神

伊多岐大神宮

國懸大神宮

丹生大明神

丹生大明神

三所大明神

紀三所大明神

火鳴竈大明神

栗井大明神

中臣大島大明神

石屋大明神

丹生津咩大明神

丹生大明神

御厨大明神

大屋都比賣大明神

火御前大菩薩

真人氏大明神奄毛

比彥大菩薩

吉備彥聖靈

阿蘇大菩薩

八幡三所大菩薩

高良大明神

當所清瀧宮大明神

背振大明神

天照大神奉請鎮護大明神

寶満大菩薩

六所大菩薩

宗形大明神

春日四所大明神

河上大明神

依田大明神

賀古島大明神

平原野大明神

## 清瀧宮勸請神名帳

本寫之

寛政元年己酉仲冬

無佛幹

右恒例修正月勸請神名帳一卷以僧頓阿手跡  
已上二百六十餘所奄毛

日前大神宮

火鳴竈大明神

當所清瀧宮大明神

豐前國  
賀陽郡

溝口大明神奄毛

東山道八箇國爲七月守護

三上大明神

新羅大明神

水無大明神

二荒大明神

浮島大明神

月山大明神

小野大明神

方峯大明神

走尾大明神

山田大明神奄毛

北陸道爲八月守護

氣比大明神

若狭比古大明神

大虫大明神

幡多大明神

兵主大明神

伊吹大明神

赤城大明神

鹽竈大明神

鳥海大明神

志賀大明神

火薙山大明神

葛河大明神

飯道大明神

月山大明神

久比木大明神

雨夜大明神

山陰道爲九月守護

出雲大明神

出石大明神

杵築大明神

由良賣命大明神

奧雲大明神

恩津比咩大明神

山陽道八箇國爲十月守護

垂冰大明神

伊和大明神

酒見大明神

東天大明神

中山大明神

吉備津宮大明神

大宮咩大明神

宇倍大明神

宇須賀大明神

河合大明神

楊原大明神

島大明神

生日大明神

荒田大明神

垂島大明神

高野大明神

吉備津咩大明神

火卷大明神

伊津久島大明神

|          |                              |
|----------|------------------------------|
| 榎本大明神    | 杜本ノ大明神                       |
| 飛鳥部大明神   | 白坂大明神                        |
| 長野大明神    | 殖松大明神                        |
| 高宮大明神    | 野中大明神                        |
| 山畠大明神    | 水郡大明神                        |
| 伊勢馬立大明神  | 雄黒大明神                        |
| 高瀬大明神    | 金山比古大明神                      |
| 石切劍箭大明神  | 石船大明神                        |
| 積組大明神    | 交野大明神                        |
| 葉草大明神    | 茨田大明神                        |
| 春日戸大明神   | 大泊大明神                        |
| 秦氏大明神    | 東山寺大明神                       |
| 紀氏大明神    | 大鳥大明神                        |
| 幕本大明神奄毛  | 信太大明神                        |
| 依羅大明神    | 大井世伎大明神                      |
| 十妙大明神    | 東海道 <small>十五箇國爲六月守護</small> |
| 攝津國爲四月守護 | 穴師大明神                        |
| 生玉大明神    | 積河大明神                        |
| 生田大明神    | 天高金草大明神奄毛                    |

|                              |         |
|------------------------------|---------|
| 長田大明神                        | 坐磨大明神   |
| 金剛院大明神                       | 伎人大明神   |
| 湯大明神                         | 林前大明神   |
| 八戸大明神                        | 澤大明神奄毛  |
| 和泉國爲五月守護                     | 宍戸大明神   |
| 大鳥大明神                        | 伊勢熊野大明神 |
| 信太大明神                        | 朝間大明神   |
| 大井世伎大明神                      | 栗島大明神   |
| 東海道 <small>十五箇國爲六月守護</small> | 物部大明神   |
| 穴師大明神                        | 智立大明神   |
| 積河大明神                        | 安房大明神   |
| 天高金草大明神奄毛                    | 香取大明神   |
| 澤大明神奄毛                       | 小眞弓大明神  |
| 宍戸大明神                        |         |
| 伊勢熊野大明神                      |         |
| 朝間大明神                        |         |
| 栗島大明神                        |         |
| 物部大明神                        |         |
| 智立大明神                        |         |
| 安房大明神                        |         |
| 香取大明神                        |         |
| 小眞弓大明神                       |         |

|        |          |        |          |             |
|--------|----------|--------|----------|-------------|
| 長尾大明神  | 雨師大明神    | 勝手大明神  | 生馬大明神    | 奈良大明神       |
| 高賀茂大明神 | 一言主大明神   | 笛吹ノ大明神 | 多大明神     | アホノ大明神      |
| 宗我大明神  | 宇禰美大明神   | 鏡作大明神  | 兩神大明神    | カツカミノ大明神    |
| 高天大明神  | 新屋大明神    | 石神大明神  | 金刺大明神    | カナザシノ大明神    |
| 大名持大明神 | 稻荷大明神    | 北野ノ大明神 | 小野中大明神   | ナカノナカノ大明神   |
| 薦枕大明神  | 大原大明神    | 糸船大明神  | 織田劍大明神   | アリタケンノ大明神   |
| 仲峯大明神  | 上宮大明神    | 糺大明神   | 懸大明神     | スカノ大明神      |
| 忍海大明神  | 短田大明神    | 貴船大明神  | 山城國爲二月守護 | カムカツクノ大明神   |
| 和邇大明神  | 勝馬大明神    | 北野ノ大明神 | 賀茂大明神    | カナモノ大明神     |
| 尾上大明神  | 高藏大明神    | 糸船大明神  | 稻荷大明神    | カミハラノ大明神    |
| 吹田大明神  | 大宅大明神    | 糺大明神   | 大原大明神    | カミイハラノ大明神   |
| 五百井大明神 | 妻階大明神    | 貴船大明神  | 木島ノ大明神   | カミシマノ大明神    |
|        | 河内國爲三月守護 | 糺大明神   | 梅ノ宮大明神   | エマツノカミノ大明神  |
|        |          | 糺大明神   | 赤山大明神    | セキヤマノ大明神    |
|        |          | 糺大明神   | 江文大明神    | エマツノカミノ大明神  |
|        |          | 糺大明神   | 甘南備大明神   | カシナビノカミノ大明神 |
|        |          | 糺大明神   | 高橋大明神    | カシハラノカミノ大明神 |
|        |          | 糺大明神   | 高橋大明神    | カシハラノカミノ大明神 |
|        |          | 弓削大明神  | 當宗大明神    | エマツノカミノ大明神  |

續群書類從卷第六十一

神祇部六十一

恒例修正月勸請神名帳

伽藍護法

三界諸天

閻魔王界

太山府君

牛頭天王

八王子等

當年當時

金峯山大菩薩

八幡大菩薩

龍藏大菩薩

當所神等奄毛

二類神祇

五道將軍

司命司錄

頗利妻女

天滿天神

行疫神等奄毛

熊野大菩薩

那智大菩薩

住吉大菩薩

比叡大菩薩

竹生島大菩薩

廣田大菩薩

頭隱大菩薩

走湯大菩薩

多度ノ大菩薩

諭訪大菩薩

春日大明神

大和國爲正月守護

龍田大明神

布留大明神

白山大菩薩  
立山大菩薩

大智明大菩薩

法幢法護ノ大菩薩

興願大菩薩

八孫大菩薩

妙見大菩薩

弘長元年二月二十日。御靈神授正三位。

後宇多院。

建治元年七月二十日。御靈神授從二位。

弘安二年五月十五日。今宮神授從二位。

後光嚴院。

延文五年五月十六日。五條天神授從二位。同閏

天文九年。近江國下笠村神授正一位。  
神階記第六終  
〔右神階記以六國史類聚、史神名式等加校合補正了〕

日。吉田神授正一位。  
後小松院。

至德元年九月二十一日。御靈神授正一位。

後奈良院。

天文九年。近江國下笠村神授正一位。

神階記第六終

山城國稻荷神從一位。

村上天皇。

天曆元年三月。有神位事。同十一月。有神位事。

同十二月。有神位事。

同二年三月。有神位事。諭方神授正一位。

圓融院。

永觀元年。授加賀國金劔宮神從二位。

一條院。

正曆四年。赤山神授從四位下。五月二十日。北野天神左大臣正一位。同閏十月二十日。贈太政大臣。

長保五年三月二十六日。貴布禰神授正三位。

寛弘四年。加賀國金劔宮神授正一位。

後一條院。

永承五年六月十一日。山城國岩神授從三位。

白河院。

承暦五年二月十日。貴布禰神授從一位。御靈神。

龜山院。

建長二年。比叡聖真子神。八王子神。客人神。十禪師三宮神。並授正一位。

正五位下。

崇德院。

保延六年七月十日。貴布禰神授正一位。

永治元年七月十日。御靈神授從四位上。梅宮神授正一位。

安德天皇。

壽永二年。日吉二宮神授正一位。

後鳥羽院。

元曆二年三月四日。御靈神授正四位下。

同三年。紀伊國天野神授正一位。

土御門院。

正治二年四月二十五日。五條天神授正五位下。

建仁元年二月十三日。御靈神授從三位。

深草院。

同二年六月二十八日。授常陸國正六位上鄉造  
神從五位下。同十一月十四日。授長門國從四

位〔上住吉〕荒魂神正四位下。從五位下宮城神

從五位上。丹波國正六位上與能神<sup>〔爲與能〕</sup>從五位下。同

十五日。授河內國從五位下垂水神二前並從五

位上。同十一月二十五日。授伊豆國正五位下<sup>〔三字作伊〕</sup>

楊原神正五位上。正六位上多祁美加賀命神正

五位下。同十二月九日。授常陸國從五位下阿波

神從五位上。

同三年五月十六日。常陸國正六位上菅田神授

從五位下。  
以下記事恐有錯誤。

宇多天皇。

寛平五年癸丑十二月二十九日。越前國氣比神  
授正一位勳一等。

同九年丁巳十二月十三日。八所御靈神授從五  
位下。

醍醐天皇。

延喜元年辛酉。同九月十五日。授從三位稻荷神  
正三位。

同二年。授北野天神從二位。

同三年三月三日。授越前國氣多神正三位。同四

月授北野天神正二位。同五月十九日。授左京太

詔神<sup>〔詔月也〕</sup>從四位上。攝津國三宅神荒々從五位下。

同六年二月七日。授紀伊國伊太祁曾明神。正六

位上玉出島明神從五位上。高野御子神從五位

下。

讀岐國氏大張神。連岳神。國榮神。並從五位

下。

同七年。熊野神授正二位。

延長元年六月朔日。授正四位上太詔戶神從三

位。

承平三年。授加賀國金劔宮神正三位。

天慶二年正月六日。授御靈神從五位上。同二  
月。授熊野速玉神正二位。同八月二十八日。授

十五日。授武藏國正五位下勳六等畔切神從四位下。從五位上小野神正五位上。上總國正四位下勳五等玉崎神正四位上。正五位下勳五等姉崎神。福神飯富神。並正五位上。正六位上建市神。田原神。並從五位下。同九月二十一日。授相摸國從四位上寒河神正四位下。淡路國從五位下湊口神。久度神。並從五位上。同十月四日。授土佐國正六位上堰留<sup>〔神〕</sup>石留神。並從五位下。同十一月十七日。授伊豫國正六位上井河神。從五位下。同十二月十六日。授肥前國正四位下。田島神正四位上。從五位下金<sup>〔立〕</sup>神從五位上。甲斐國正六位上船形神從五位下。同二十一日。授攝津國正六位上<sup>〔二〕</sup>島神從五位下。

## 神階記卷第五終

## 神階記卷第六

光孝天皇。

仁和元年乙巳二月十日。授下野國正五位上三位和神從四位下。肥前國從五位上天山神正五位下。〔從五位下〕稻佐雄神。堤雄神。並從五位上。但馬國正六位上絹卷神。伊豫國正六位上德威神。門島神。宇和津彥神。並從五位下。同三月十四日。授常陸國正六位上於岐<sup>〔都說神從五位〕</sup>下。同五月二十二日。常陸國從五位<sup>〔下〕</sup>靜神。稻村神並授從五位上。同九月七日。常陸國從五位上羽梨神正五位下。〔從五位下〕村上神從五位上。同七月<sup>〔社祭實錄无〕</sup>授陸奥坐正六位上飯豐別神。安達嶺補宜大刀自神。安達嶺飯津賣神。並正<sup>〔五位上典〕</sup>位。湯日溫泉神正五位下。甲斐國正六位上廣神從五位下。同廿二日。近江國正五位下新川<sup>〔神。三〕</sup>上神。並授正五位上。同十月八日。授攝津國正六位上。柄神從五位下。同十二月三日。授五畿七道諸神三百卅社各位一階。同二十九日。授紀伊國正六位上浦上國津姬神<sup>〔從五位下〕</sup>。

島神。並從五位下。同十一月十四日。授讚岐國  
從五位下。天河神從五位上。正六位上船山神。萬  
農池神。並從五位下。大和國正六位上子島神從  
五位下。同十二月二十八日。授伊豫國正四位上  
野間。天皇神從三位。信濃國正六位上櫻井泉神  
從五位下。

同六年十月九日。授薩摩國從四位上開聞神正  
四位下。近江國從五位上小杖神。越中國樁梓  
神。筑前國鳥野神。並從五位上。近江國從五位  
下。牟佐上神。牟佐下神。柏枝神。〔並〕從五位  
上。近江國正六位上物部布津神。海北神。海南  
神。美濃國長友神。丹波國荒井神。城崎神。並從  
五位下。

同七年二月二日。授佐渡國正六位上大庭神從

五位下。同九月二日。授豐後國從五位上建雄霜  
越神。早吸日女神。宇奈支比咩神。並正五位下。同  
五日。授阿波國從五位下鹿紅比咩從神從五位

上。同十一月朔日。授阿波國從四位下大麻神從  
四位上。同十二月二日。授阿波國從五位下和多  
都美豐玉比咩神。〔百代〕早馬神。並從五位上。大和  
國正六位上散吉大建命神。散吉良伊能城神。越  
前國正六位上氣多神。並從五位下。同二十八  
日。紀伊國從四位下勳八等丹生比賣神。伊太祁  
曾神。並授從四位上。阿波國正五位上天日鷦神  
從四位下。加賀國菅生神正五位下。參河國從五  
位下石鞍神。阿波國從五位下垣生女屋神。八梓  
神。並從五位上。河內國正六位上栗栖神。堺神。〔增〕  
越中國正六位上新治神。因幡國正六位上垂井  
神。伯耆國正六位上天照高日女神。天乃神。奈  
斐神。天高神。安藝國正六位上風伯神。並從五  
位下。

同八年三月二十七日。授近江國從五位上飯道

神從四位下。飛驒國從五位下劍緒神從五位上。  
隱岐國正六位上健須佐雄神〔從五位下〕。同七月

部神正四位下。正五位上美和神從四位下。石見國正六位上樞尾國社神。常世國社神。並從五位下。同廿七日。出羽國正三位勳四等月山神。正三位勳三等大物忌神。並授從二位。從五位下勳七等袁物忌神。城輪神。並從五位上。同〔三月〕廿二日。筑前國正六位上賀津萬神。大歲〔神〕託神咩神。肥前國正五位下。〔三十日數〕志々伎神並授正五位上。同四月二十九日。授丹波國阿當〔護〕山無位雷神。破無神。並從五位下。同五月十九日。

授正二位勳〔一〕等〔大〕比叡神正一位。從五位上〔小〕比叡神從四位上。同二十五日。授上野國正四位上勳八等貫前神從三位勳七等。從四位下赤城石神。伊賀保神。並從四位上。正五位下甲波宿禰神從四位下。正五位下小祝神。波己曾神。並正五位上勳十二等。從五位上上賀茂神。美和神。並正五位下勳十二等。正六位上稻裏地神從五位下勳十二等。同六月三日。授筑前國從

五位上真天良布神正五位上。同二十一日。授丹波國從四位上出雲神正四位下。同八月二十九日。授下野國從五位下三和神正五位下。同九月十七日。授越前國從四位上太寄神正四位下。同十月十三日。山城國正六位上石坐神。丹後國正六位上恩津島神。葛島神。坂代神。並授從五位下。同十四日。授上野國正五位下伊賀保神正五位上。同十一月九日。美濃國正五位下伊奈波神授從四位下。

同五年五月五日。播磨國正六位上英賀彥神。英賀姬神。並授從五位下。六月二十九日。授播磨國從四位下勳八等伊和坐大名持御魂神正四位下。同十月九日。授飛驒國從四位下水無神從四位上。從五位下氣多若宮神從五位上。正六位上賀茂若宮神從五位下。〔玉附〕信濃國〔正六位上〕池生神。御麻中央御王神。並從五位下。同二十二日授大和國正六位上統神。紀伊國正六位上玉出

正六位上佐志羽神。筑後國高樹神。並從五位  
上。<sup>(下)</sup>同十二月二日。授武藏國正四位下水川神正  
四位上。同八日。授武藏國從四位上勳七等秩父  
神正四位下。同十五日。授備後國無位隱島神  
〔從五位下。〕

同三年二月〔四日。授左馬寮無位生馬神從五位  
下。同〕八日。授越中國從五位上御田神正五位下。  
因幡國正六位上大〔山〕神從五位下。同三月  
九日。授下野國正六位上綾都比神從五位下。同  
四月五日。授駿河國從五位上御廬神正五位下。  
下總國正六位上子松神從五位下。同五月二十  
一日。授對馬國<sup>(島)</sup>正五位下平神。住吉神。並從四  
位下。同六月八日。授法華寺正三位薦枕高御產  
石武雄神從五位下。同閏十月四日。授上野國正  
四位下勳八等貫前神正四位上。從五位下波己  
曾神。若伊賀<sup>(保)</sup>神。並從五位上。同二十三日  
己酉。授織部司正六位上辰巳隅神。戌亥隅神。  
並從五位下。同二十四日。授丹波國從五位上阿  
日。授阿波國正四位下天石門別八倉比咩神正  
四位上。從四位下葦稻羽神從四位上。加賀國正

六位上畔分堰神。垂比咩神。並從五位下。同九  
月四日。授石見國正五位上物部神從四位下。正  
五位<sup>(下)</sup>勳七等伊甘神正五位上。〔從五位上〕  
府中神。國分寺霹靂神。並正五位下。同二十五  
日。授河內國從四位下建水分神從四位上。下總  
國正五位下茂侶神正五位上。同二十七日。授土  
佐國正五位下並山神正五位上。從五位下大谷  
神從五位上。正六位上宇賀神從五位下。筑前國  
從五位下真天良布神從五位上。同十月廿九日。  
授越中國從四位下雄神從四位上。正六位<sup>(上)</sup>  
石武雄神從五位下。同閏十月四日。授上野國正  
四位下勳八等貫前神正四位上。從五位下波己  
曾神。若伊賀<sup>(保)</sup>神。並從五位上。同二十三日  
己酉。授織部司正六位上辰巳隅神。戌亥隅神。  
並從五位下。同二十四日。授丹波國從五位上阿  
日。當護神從四位下。

同四年二月八日。甲斐國從四位上勳十二等物

近江國正六位上〔油〕日神從五位下。同十四日。授丹後國從四位下籠神從四位上。因幡國正五位下賀露神從四位下。丹後國正六位上村岡神從五位下。同十五日。授筑前國從五位下織幡神正五位下。正六位上天照神從五位下。同二十五日。授近江國正四位下伊富岐神從三位。同二十九日。授因幡國正六位上相尾神。丹後國正六位上竹野〔神〕山伎神。並從五位下。

同二年二月七日。授信濃國從五位上出速雄神正五位下。備中國從五位下笠<sup>〔音生〕</sup>目神從五位上。同二十七日。大和國無位大仁保神從五位下。同三月三日。授出雲國正五位下青幡佐草壯丁神正五位上。同四月十四日。授阿波國正五位上大麻比古神從四位下。從五位上天日鷦神正五位下。駿河國正六位上岐都宇命神。火雷神。並授從五位下。同五月十七日。授隱岐國正五位下比奈麻治比賣神正五位上。駿河國從五位上美和天神

正五位下。同〔六月〕十七日。授播磨國從五位上白國神正五位下。同廿三日。周防國正六位上赤田神。〔山田神〕並授從五位下。同七月八日。授內膳司從四位下庭火神從四位上。加賀國從五位上瀧浪神正五位下。伊豫國無位慕邊神。雄郡神並從五位下。同八月四日。授出羽國正三位勳等大物忌神勳三等。正三位勳六等月山神四等。從五位下勳九等袁物忌神七等。同八日。授常陸國從四位上勳八等吉田神正四位下。同二十三日。授常陸國正六位上稻村神從五位下。同〔九月〕十六日。授美濃國正五位下否間神正五位上。信濃國正六位上妻〔科〕神。下野國賀蘇山神。遠江國真蘇原神。赤尾神。濫垂神。石見國石塔。王帝釋天王國社神。並從五位下。同十一月十三日。授因幡國從三位宇倍神正三位。從四位下賀露神從四位上。備後國正五位下甘南備〔神〕正五位上。從五位下天別豐姬神從五位上。佐渡國

上狹投神。赤孫神。並正五位下。肥前國從四位  
上田島神正四位下。從五位上志<sub>〔々〕</sub>岐神正五  
位下。正六位上神島神。鳴神。銀山神。並從五位  
下。同七月十一日。授甲斐國從四位下勳十二等  
五位下美和神正五位上。美濃國正六位上兒安  
神。越中國櫛田神。並從五位下。同十五日。授攝  
津國正六位上高林神從五位下。同二十一日。授  
加賀國正六位上白鳥神。郡家神。山代大堰神。  
並從五位下。同八月二日。授出羽國從三位勳六  
等月山神正三位。近江國正六位上天高結神。阿  
波國意富門麻比咩神。並從五位下。

神階記卷第四終

神從四位下。同二十一日。授美濃國從四位下伊  
富岐神從四位上。同二十六日。授參河國正五位  
上狹投神從四位下。尾張國正五位下多名神正  
五位上。上總國正六位上神代神。常世神。飛驒  
國木母神。劍緒神。並從五位下。同三月四日。  
授讃岐國正四位下田村神正四位上。正五位下  
大水神正五位上。從五位下多和神從五位上。同  
四月七日。授播磨國正六位上姥女神。讃岐國松  
井神。並從五位下。同五月十七日。授上總國從  
四位上勳五等玉崎神正四位上。從五位上勳五  
等姊前神。<sub>〔風穴吹〕</sub>神鳴大神。飯富神。橘樹神。並正五  
位下。從五位下神代神從五位上。同六月二十三  
日。大和國從三位丹生川上雨師神正三位。同二  
十八日。授因幡國從五位上賀露神正五位下。常  
陸國正六位上河江神從五位上。同九月二十五  
日。授筑前國從五位下真天良布神從五位上。正  
六位上高磯比咩神從五位下。同十二月三日。授

## 神階記卷第五

陽成天皇。

元慶元年閏二月十七日。授對馬島正五位上平

佐渡國正六位上花村神。並從五位下。

同十七年三月二十九日。伊豫國從二位大山積神正二位。正四位上磯野神。近江國正四位下三位上神。並從三位。大和國正五位下天石門別神。高產魂命神。並從四位下。美作國從五位上高野神正五位下。從五位下御鴨神從五位上。因幡國正六位上神前神。伊豫國正六位上風伯神。並從五位下。同四月五日。授美濃國從三位中山神正三位。伊豫國從五位下楠本神從五位上。同五月十四日。梅宮正四位上大若子神。小若子神。酒解神。酒解子神。並授從三位。同二十七日。授讚岐國從四位下田村神從四位上。正五位下大水上天神正五位上。從五位上賀茂天神。神谷天神。並正五位下。同二十九日。近江國正六位上牟佐上神。牟佐下神。並授從五位下。同八月二十八日。授河內國正六位上野中神從五位下。同月八日。授長門國從五位上住吉荒御影神正五位。

位下。同十日。授石見國正五位下物部神正五位上。從五位下勳七等伊甘神正五位下。從五位下府中神從五位上。紀伊國正六位上三前神從五位下。同十七日。紀伊國正四位上伊達神。志摩神。靜火神。並授從三位。同十二月五日。授長門國從四位下住吉荒魂神從四位上。近江國從五位下小丈神從五位上。正六位上坂坂神從五位下。武藏國正六位上河輪神。稻魂聚神。飛驒國正六位上木母國都神。劍緒神。上野國正六位上丹生神。並從五位下。同二十七日。授肥後國正四位下阿蘇比咩神從三位。下野國從五位下伊門神從五位上。常陸國正五位上三枝祇神。紀伊國正六位上大位神。並從五位下。

同十八年四月十日。授上野國從四位上貫前神正四位下。正五位上伊賀保神從四位下。正五位下甲波宿禰神正五位上。同六月八日。授參河國從四位下智立神。砥鹿神。並從四位上。從五位

志々支神。豫等比咩神。並正四位下。從五位下  
宗形神從五位上。正六位上白角折神。葛木一言  
主神。溫智神。並從五位下。同廿七日。授伊賀國  
從五位上。敢國津大社神正五位下。從五位下佐  
々神。應感神。阿波神。〔鹿高神〕宇奈根神。並從五位上。  
正六位上。宇豆賀神。三鹿方神。遠江國正六位上  
伊左奈神。鑄錢司正六位上黑山〔神〕。火山神。  
並從五位下。同十二月十五日。授長門國從五位  
下忌宮神從五位上。正六位上武智石打命神。意  
久神。土地神。越中國賀積神。並從五位下。同二  
十日。授河內國正六位上天押日命神。伯耆國正  
六位上三輪神。並從五位下。

同十六年二月二十三日。授遠江國從四位下刈  
原河內小國神從四位上。尾張國正六位上栗栖  
〔地〕神從五位下。同三月十四日。授因幡國正四  
位上宇倍神從三位。阿波國從四位上天石門和  
氣八倉比咩神正四位下。河內國正五位上建水  
分神。下總國意富比神。上野國赤城神。阿波國  
葦稻葉神。並從四位下。但馬國正五位下出石  
神。養父神。禾賀神。並正五位上。同閏四月七  
日。山城國正四位上稻荷上中下三名神。並授從  
三位。授山城國從五位下與我萬代繼神從五位  
上。同五月十日。授遠江國正六位上岐保神從五  
位下。同十一日。授因幡國從五位下賀露神。須  
賀神。鷲岑神。服織神。美歎神。並從五位上。遠  
江國正六位上蒲太神。白伊大刀自神。常陸國立  
野神。飛護念神。岡郡神。出羽國矢向神。並從五  
位下。同七月二日。授伯耆國正六位上天乃佐奈  
咩神從五位下。同八月四日。授近江國正四位上  
兵主神從三從。後院從四位下隼神從四位上。同  
十一月二十六日。授常陸國筑波女神從四位上。  
同十二月二十九日。授常陸國正五位下勳十等  
薩都神從四位下。從五位下天之白羽神。天之速  
玉神。〔並〕從五位上。阿波國正六位上掃部神。

六月八日。授丹後國正五位下籠神從四位下。同閏八月二十九日。授隱岐國從五位上天健金草神從四位下。從五位上比奈麻治比賣神正五位下。正六位上薺若酢神。無位日乃賣神。並從五位下。同十一月十日。授武藏國正五位上勳七等秩父神從四位下。從五位下椋神從五位上飛。驛國正五位下水無神正五位上。出雲國正五位上湯神。佐陀神。並從四位下。從五位上能美神。佐草神。楫屋神。女月神。御譯神。阿武神。並從五位下。從五位下斐伊神。智伊神。溫沼神。越中國從五位下楯梓神。並從五位上。同十一日。授丹波國從五位上大河神正五位下。下總國從五位下茂呂神從五位上。

同十四年十一月二十九日。授丹波國從四位下出雲神從四位上。從五位下阿當護神從五位上。正六位上奄我神從五位下。阿波國正六位上伊比良咩神。船盡比咩神。並從五位下。

同十五年四月五日。授美濃國從二位中山金山彥神正二位。出羽國從三位勳五等大物忌神正三位。肥後國正四位下阿蘇比咩神正四位上。和泉國從四位下積川神從四位上。飛彈國正五位上水無神從四位下。筑前國從五位下烏野神。信濃國從五位下出早雄神。並從五位上。信濃國正六位上鹽野神。和世田神。薩摩國正六位上多夫施神。伯耆國無位國廳裏神。並從五位下。同五月二十六日。授山城國從四位下貴布禰神正四位下。同六月二十六日。授出羽國正六位上酢川溫泉神從五位下。同七月二十八日。授因幡國正四位下宇倍神正四位上。從五位上多神正五位下。同八月四日。駿河國從五位下美和天神。能登國從五位下高倉彥神。並授從五位上。飛驛國從六位上氣多若宮神從五位下。同十三日。授尾張國從四位上大縣神正四位下。同九月十六日。授肥前國從四位上田島神正四位下。從五位上

五位上甲波宿禰神。近江國從五位上新川神。並正五位下。美濃國正六位上金神從五位下。

同十二年正月十一日。授肥前國正六位上甘南

備神從五位下。同三月五日。授對馬島正五位上

多久都神從四位下。從五位上和多都美神。胡祿

神。胡祿御子神。島大國魂神。高御魂神。住吉

神。和多都美神。大〔祝〕<sup>麻<sub>イ</sub></sup>詞神。平神。〔雷神。〕天

互招神。並正五位下。從五位下大告刀神。天諸

羽神。天多久都玉神。宇努神。告刀神。小牧宿禰

神。行相神。奈蘇上金子神。島御子神。國本神。

銀山神。和多都美神。敷島神。並從五位上。土左

國從五位上立山神。正五位下。從五位下小村神

從五位上。正六位上大谷神從五位下。同五月二

十九日。授越中國正五上雄神從四位〔下。〕伊豆

國從五位上楊原神正五位下。近江國正六位上

飯河內神。筑前國正六位上背布利神。並從五位

下。同八月二十八日。授伊豫國正三位大山積神

從二位。正四位下磯野神。野間神。瀧神。伊豫村

神。並正四位上。正五位下村山神正五位下。常

陸國從四位上筑波男神正四位下。〔從四位下〕筑

波女神從四位上。從五位下羽梨神從五位上。參

河國正五位下智立神。砥鹿神。並正五位上。從

五位上狹投神正五位下。出羽國白磐神。須波

神。並從五位下。同十一月二十三日。授土佐國

河國正五位下智立神。砥鹿神。並正五位上。從

五位上狹投神正五位下。出羽國白磐神。須波

神。並從五位下。同十一月二十三日。授土佐國

正六位上伊勢神從五位下。

同十三年二月十六日。授近江國正六位上天若

御子神從五位下。同二十六日。授常陸國正四位

下筑波男神從三位。因幡國從四位下宇倍太神

正四位下。阿波國從四位下天石門和氣入倉比

咩神從四位上。同四月三日。授下總國正五位下

意富比神正五位上。石見國從五位下大歲神。大

雲國正六位上智伊神。斐伊神。溫沼神。並從五位下。同十一月十七日。授後院從五位下隼神從四位下。〔正二位〕同十二月十六日。攝津國正三位勳八等廣田神加從一位。從四位下勳八等生田神從三位。同二十七日。授但馬國從五位上出石神。栗鹿神。並正五位下。從五位下山神。戸神。雷神。椒神。海神。並授從五位上。同閏十二月十日。授攝津國廣田生田神從一位。授山城國從五位下櫟谷神正五位下。同二十一日。授肥後國從四位上阿蘇比咩神正四位下。因幡國從四位下宇倍神從四位上。但馬國正六位上大岡神。左長神。七美神。管神。播磨國正六位上射目崎神。土左國無位宗我神。並從五位下。

同十一年二月二十八日。下野國從二位勳四等二荒神加正二位。授從四位下勳五等溫泉神從四位上。同三月十二日。授陸奧國從五位上宇奈己呂別神正五位下。從五位下大高山神從五位

上。阿波國正六位上伊佐奈美神從五位下。同十二日。筑後國正二位高良玉垂命神加從一位。授從四位上豐比咩神正四位下。但馬國從五位上養父神。石見國從五位上物部神。並正五位下。豐後國無位西定多神從五位下。同九月二十八日。大和國正六位上朝日豐明姬拔田神。朝日豐〔明〕姬拔田子神。並授從五位下。同十一月十九日。授武藏國從四位下氷川神正四位下。相模國從四位下寒川神從四位上。從五位下有鹿神從五位上。同十二月朔日。石見國從五位下勳七等伊甘神。大飯神。國分寺震震神。並授從五位上。同五日。授美濃國從五位上伊奈波神正五位下。〔正六位〕上長孫神從五位下。同八日。授陸奧國正六位上勳九等菟田嶺神從四位下。丹波國正六位上物部賣掃神從五位下。同二十五日。授陸奧國正五位上勳九等菟田嶺神從四位下。上野國正五位下赤城神。伊賀保神。並正五位上。從

五位上葦稻羽神。大麻比古神。並授正五位上。  
大和國正六位上高生神授從五位下。同五月二  
日。出雲國從五位下能義神。楫屋神。並授從五  
位上。同十七日。授讚岐國正六位上高家神從五  
位下。同六月二十日。授上野國從四位下勳八等  
貫前神從四位上。從五位上赤城神。伊賀保神。  
並正五位下。從五位下甲波宿禰神從五位上。同  
八月十六日。周防國正五位上〔出雲神。石城神。  
比美神。並授從四位下。從五位上〕劍神。二侯神。  
並正五位下。豐後國從五位上火男神。火咩神。  
並正五位下。大和國從五位下桂生龍穴神正五  
位下。武雷神。〔保〕沼雷神。並從五位上。同九月  
十四日。近江國正六位上山主神。麻毛神。並授  
從五位下。同十月五日。授讚岐國正五位下田村  
神從四位下。伊賀國從五位下敢國津神。飛驛國  
神從五位下。水無神。荏神。楓本神。大津神。荒城  
神。栗原神。阿多田太神。高田神。越中國從五位

下御田神等。並從五位上。遠江國正六位上鴨神。  
飛驒國正六位上大藏神。走淵神。四天王神。遊  
幡石神。彦度瀬神。道後神等。並從五位下。同十  
三日。授安藝國從四位下伊都岐島神。速谷神。  
並從四位上。從五位上安藝都彥神正五位下。正  
六位上生石神從五位上。正六位上伊都島宗形  
小專神。樞櫛神。並從五位下。

同十年二月二十一日。授和泉國正五位下穴師  
神從四位下。同三月八日。授〔北條已凡于八年四月七日錄〕薩摩國正六位上紫  
美神從五位下。同九日。授信濃國從五位下〔八  
縣〕宿禰命神正五位下。同七月十一日。授近江  
國建部神從四位上。同二十七日。授伊豆國正四  
位下三島神從三位。上總國從五位上勳五等玉  
崎神從四位下。飛驒國從五位上水無神正五位  
下。同九月十七日。甲斐國無位檜岑神。上總國  
正六位上前廣神。代〔神。〕高雄神。並授從五位  
下。同二十一日。授丹後國正六位上熊野神。出

上。從六位上神谷城恭地山正鶴神從五位下。同十四日。

授山城國正六位上。與賀萬代繼神從五位下。同

十月八日。授因幡國無位大野見宿禰神從五位  
下。同廿四日。授伊勢國無位火大雷神從五位下。

同十一月四日。大和國正四位下波賣神。波比  
賣神。伊勢國從四位上阿射賀神。並授從三位。

同二十日。山城國從一位勳二等松尾神加正一

位。授從四位下水主神從四位上。同十二月二

十六日。授近江國從四位上勳八等兵主神正四位  
下。遠江國正六位上蟾渭神。鳥飼神。並從五位

下。貞觀九年正月二十五日。授大和國正六位上馬

神階記卷第三終

## 神階記卷第四

立伊勢部田中神從五位下。同二十六日。授內膳  
司從五位上庭火皇神從四位下。同二月五日。授

伊豫國從四位上瀧神正四位下。從五位上村山  
神正五位下。正六位上浮島神從五位下。同二十  
七日。授近江國正四位下勳八等兵主神正四位  
上。越中國從四位上鷦坂神從三位。從四位下  
日置神從四位上。正五位上新川神從四位下。同  
三月十日。大和國從一位勳六等石上神加正一  
位。周防國從四位下玉祖神。三坂神。並授從三  
位。從五位下仁壁神從四位下。同十一日。信濃  
國正二位勳八等建御名方富命加從一位。從二  
位建御名方富命前八坂刀自命神正二位。從四  
位上馬背神從三位。正六位上梓水神。須須岐水  
神。並從五位下。同四月八日。出雲國從二位勳七  
等熊野神。從二位勳八等杵築神。並授正二位。正  
五位下佐陀神正五位上。伯耆國正五位下伯耆  
神。訓坂神。大山神。並正五位上。正六位上湊  
神。賀茂神。並從五位下。備後國從五位上甘南備  
神。高諸神。並正五位下。同二十三日。阿波國從

一月十七日。授憶感神從五位上。同二十六日。  
授近江國正六位上麻生神從五位下。同十二月  
二十一日。授下野國正三位勳四等二荒神從二  
位。武藏國正五位下水川神從四位下。駿河國從  
五位下御廬神從五位上。正六位上大井神從五  
位下。二十六日。武藏國從五位下伊多之神。〔并〕參  
河國從五位下赤孫神。並授從五位上。河內郡正  
六位上津原神從五位下。

同八年三月二日。授大和國從五位下神皇產靈  
神正五位下。同二十八日。甲斐國從五位上勳十  
二等物部神。美和神。並授正五位下。正六位下宇  
波刀神授從五位上。同閏三月五日。授近江國正  
六位上天社神從五位下。同七日。伊豫國從三位  
大山積神加正三位。近江國從四位上山津照  
神。伊豫國從四位上磯野神。野間天皇神。伊豫村  
山神。並授正四位下。近江國從四位下勳八等伊  
香神。伊豫國從四位下瀧神。〔并〕從四位上。山城  
國正六位上降居神並從五位下。同十三日。伊勢  
國正五位下員辨神。紀伊國從五位上賢真音神。  
〔並〕授從四位下。同十八日。授甲斐國正五位下  
勳十二等物部神從四位下。同四月七日。授薩摩  
國從四位下開聞神從四位上。正五位下賀紫久  
利神正五位上。正六位上紫美神從五位下。同九  
日。授讚岐國從五位下水主神從五位上。五月二  
十二日。授土佐國從五位下殖田神從五位上。正  
六位上殖田上神。朝岑神。坂本神。祈年神。並從  
五位下。同廿七日。授常陸國從五位上勳七等薩  
都神正五位上。正六位上天之白羽神。天之速玉  
神。並從五位下。同六月朔日。授信濃國無位武  
神。並從四位下。同廿日。授土佐國從五位下朝  
岑神從五位上。同七月十三日。播磨國無位速素  
蓋鳥神。速風武雄神。並授從五位下。同八月七  
日。授土佐國從五位下大川上美良布神從五位

位下。同二月二十七日。豐前國從五位上辛國息長比咩神。忍骨神。並從四位上。阿波國正五位下天石門和氣八倉比咩神從四位下。和泉國從五位下泉穴師神從五位上。出羽國正六位上城輪神。高泉神。並授從五位下。同三月十二日。授信濃國從五位上宇達神從四位上。同二十一日。授太政大臣東京第無位天石戶開神從三位。同二十三日。授信濃國從五位下馬背神從四位下。同二十六日。授甲斐國從五位下大井侯神正五位下。同四月十五日。授伊勢國正五位上稻生神從四位下。從五位上勳七等椿神正五位下。同五月五日授大和國無位田中神從五位下。同五月八日。授美濃國從五位下伊富岐神從四位下。遠江國正六位上淡海石井神從五位下。同二十六日。授薩摩國從五位下賀紫久利神正五位下。月朔日。授和泉國從五位上泉穴師神正五位下。同四日。授「從五位下」後院隼神從五位上。同八

日。因幡國無位阿木賀都建御熊神。大和佐美神。並授從五位下。同十四日。授近江國正五位下動八等兵主神從四位上。同「七月」二十六日。美作國從四位下仲山神加從三位。授尾張國從四位上真清田神正四位上。信濃國正六位上名立神。備前國「正六位上神根神。壹岐島」正六位上見上神。真賀山神等。並從五位下。同「八月」二十八日。授近江國從五位上三上神正四位下。同九月二十二日。河內國「正六位上野神。近江國」正六位上石切劍箭神等。並從五位下。同十月九日。讚岐國從五位上田村神。大水上神。並授正五位下。從五位下大麻城山神。賀茂神。神谷〔神〕等。並從五位上。大和國正六位上武雷神。保沼雷神。出雲國從六位上女月神等。並從五位下。同二十八日。出雲國從五位下左草神。御譯神。阿武式神等。並從五位上。尾張國正六位上鞆江地神。「粉地神」等。並從五位下。同十

在屋神。並從五位下。同十二月三日。左京職正六位上戌亥隅神。山城國春日年祈神。近江國小杖神。阿度河內田代神等。並授從五位下。

同六年二月五日。授出羽國正四位上勳六等月山神從三位。正四位下勳五等大物忌神正四位上。伊豆國從四位上三島神正四位下。備中國正六位上宮原神。淡路國正六位上久度神。並從五六位下。同十九日。授參河國從五位上知立神。砥鹿神。並正五位下。從五位下挾投神從五位上。正六位上兔足神從五位下。同三月二十三日。授和泉國從五位上積川神從四位下。遠江國正六位上筑紫對馬神。越中國正六位上樞梓神。並從五位下。同五月十日。授丹波國正六位上愛當護神。伊賀國正六位上安倍神。伊賀津彥神。讚岐國正六位上屋高居葉井栗神。梶州天川宇夫志奈神。賀富良津山彥神從二位。同六月十六日。授大和國從五位上宗我都比古神正五位下。同二十三日。大和國從四位下波賣神。波比賣神。並授從四位下。同

七月十日。平野從一位今木神。加正一位。同二十五日。授和泉國正六位上卷尾神從五位下。同二十七日。筑後國從二位高良玉垂命神加正二位。從四位下豐比咩神從四位上。武藏國從五位下若雷神從五位上。同八月十五日。美濃國從五位下長田神。兎上神田代前社神。佐原神。形賣神。壹栗神。橫見神。久止神。高野神等。並授從五位上。

同二十日。授和泉國從五位下卷雄神從五位上。同十月十一日。坐太政大臣東京。正二位勳八等田心姬神。湍津姬神。市杵島姬神。並加從一位。同十五日。備中國從五位下宮原神授從五位上。

同十一月五日。授出羽國正三位。第66號神。並從五位下。同十二月二十一日。授近江國無位比良神從四

一日。授丹後國從五位上籠神正五位下。同七年正月十八日。授近江國無位比良神從四

授從四位上。同十一月十一日。攝津國正六位上田邊東神。田邊西神。並授從五位下。同二十五日。授山城國從五位上鴨川合座〔御〕小祖宅神正五位下。同十二月廿二日。因幡國正五位上宇倍神。近江國正五位下小野神。並授從五位下。

同五年二月十四日。大和國從五位下天津石門別稚姬神。信濃國從五位下宇達神。妻科神。八櫛〔御〕神等。並授從五位上。同三月二日。紀伊國從二位熊野早玉神授正二位。同十六日。伊賀國正六位上大村神。應感神。並授從五位下。同五月二日。平野〔神〕從三位久度神。古開神。並加正三位。從四位下合殿比咩神從四位上。同九日。授上野國正六位上小高神從五位下。同二十六日。授下總國從五位下意富比神正五位下。同二十八日。美作國從五位下天石門別神。奈美神。大佐々神。並授從五位上。同六月八日。授武藏國從五位下氷川神正五位下。甲斐國從五位下

勳十二等物部〔神〕美和神從五位上。近江國正六位上建部神從五位下。同二十六日。伊勢國從二位多度神加正二位。同閏六月二十七日。近江國正五位下三尾神從四位下。同八月二日。授常陸國從四位下勳八等吉田神從四位上。河内國從五位上建水分神正五位下。同十五日。越中國正五位鵜坂妻比咩神。〔始附著〕鵜坂妻比咩神。移田〔移原熟〕神。並授從五位下。同九月二十五日。授越中國正五位下雄神正五位上。近江國正六位上葛野神。伊豫國正六位上高繩神。並從五位下。同十月六日。大和國正六位上天玉敷神。豐日神。甲斐國正六位上比志神。並授從五位下。同七日。授下野國從五位上勳五等溫泉神從四位下。上野國正六位上若伊賀〔保〕神從五位下。同二十九日。陸奥國勳九等飯大島神。勳十等阿福麻水神。無位八牡姬。小結。溫泉神等。並授從五位下。伊勢國正五位上竇乃波神。安藝國正六位上天磐門別神。

# 神階記卷第三

貞觀三年二月七日。授信濃國正六位上國業比賣神從五位下。同三月六日。授阿波國正六位上白鳥神從五位下。同四月八日。授近江國從五位下川枯神正五位下。同十日。伊賀國正六位上高藏神。阿波神。高松神。宇奈根神。並授從五位下。

同五月朔日。授園池司無位御氣津神從五位下。同二十一日。授伊豫國從五位上野間神從四位下。同七月二日。授和泉國從四位下動八等大島神從三位。紀伊國正六位上御船神從五位下。同八月三日。越後國從五位上彌彥神。天神。大社居多神。並授從四位下。同二十四日。肥前國正六位上稻佐神。堤雄神。丹生神。並授從五位下。同九月二十三日。授常陸國從五位下生玉神從五位上。同十月十一日。造酒司從五位下酒美豆男神。音形勢酒美豆女神。並授從五位上。同十六日。因幡國正六位後酒賀神。賀露神。並授從五位下。同二

同四年正月二十日。授近江國從五位上動八等兵主神正五位下。同四月十二日。授河內國正六位上栗栖神從五位下。同二十四日。授皇后太宮無位木枯神從五位下。同二十六日。授河內國無位田坐神從五位下。同五月朔日。遠江國正六位上曾許乃御定神。賀久留神。並從五位下。同十三日。授因幡國從五位下宇倍神正五位上。同六月十八日。授陸奥國〔正五位下〕駒形神從四位下。山城國天穗日命神從五位下。同七月二十一日。授武藏國正五位下動七等秩父神正五位上。同八月六日。授武藏國正六位上金佐奈神從五位下。同九月八日。授因幡國正六位上鷲岑神從五位下。同十八日。授伊豫國從五位上伊豫村神從四位下。同十月九日。越中國從四位下鵜坂神

位下。無位舊府神正五位下。比賣神從五位上。  
河內國無位飛鳥戶神正四位下。〔正〕六位上若倭彥命。若倭姬命。並從五位下。同二十日。授上野國正六位上委文神從五位下。〔正〕六位上委文神從五位下。同十一月七日。授讃岐國正六位上城山神從五位下。〔正〕六位上城山神從五位下。同十二月十四日。授信濃國無位宇達神從五位下。〔正〕六位上宇達神從五位下。淡路國正六位上湊口神從五位下。〔正〕六位上湊口神從五位下。

同二年正月二十七日。授遠江國從四位下敬滿神正四位下。〔正〕六位上敬滿神從四位下。並從五位下。〔正〕六位上敬滿神從五位下。正五位下菟原河内〔神〕神。小國神。從五位下鹿苑神。並從四位下。〔正〕六位下鹿苑神從五位下。從五位上矢奈比賣神。真智乃神。並正五位上。美作國正五位下中山神從四位下。〔正〕六位下中山神從五位下。同二月五日。信濃國正六位上馬〔背〕神。飄別神。妻科〔地〕神。無位駒弓神。出速神。〔速〕並授從五位下。〔正〕六位下馬神從五位下。同八日肥前國從四位下田島神加從四位上。授從五位上荒穂天神正五位下。〔正〕六位上荒穂天神從五位下。豫等比咩天神。久治國神。天山神。志々岐神。溫泉神。並從五位上。〔正〕六位上溫泉神從五位上。正六位上金立神授從五位下。〔正〕六位上金立神從五位下。同

二十八日。授備後國正六位上大藏神。神田神。〔正〕六位上大藏神從五位下。並從五位下。〔正〕六位上大藏神從五位下。薩摩國從五位上開聞神加從四位下。〔正〕六位上開聞神從五位下。從五位下志奈毛神。白羽火雷神。智尾〔智〕神。賀紫久利〔余〕神。鹿兒〔島〕神。並授從五位上。〔正〕六位上智尾神從五位上。正六位上伊爾色神從五位下。〔正〕六位上伊爾色神從五位下。同五月二十九日。越中國鶴坂神加從四位下。〔正〕六位上鶴坂神從五位下。從五位上置神授正五位上。〔正〕六位上置神從五位上。同十五日。授後院無位隼神從五位下。〔正〕六位上隼神從五位下。同七月十日。河內國從三位彌加布都命神。〔正〕六位上彌加布都命神從三位下。比古佐自布都命神。並加從二位。〔正〕六位上比古佐自布都命神從二位下。同八月二日。越前國正六位上三上神。廣湍雄推神。並授從五位下。〔正〕六位上三上神從五位下。同十月三日。授豐前國正六位上大富神從五位下。〔正〕六位上大富神從五位下。同閏十月十六日。伊豫國從四位上大山積神加從三位。〔正〕六位上大山積神從三位下。正六位上伊方神從五位下。〔正〕六位上伊方神從五位下。同十七日。授伊豫國從五位上瀧神從四位下。〔正〕六位上瀧神從五位下。同十一月朔日。河內國從五位下豐稻賣神。御祖神。〔正〕六位下豐稻賣神從五位下。〔御〕子宮神。並授正五位下。〔正〕六位下子宮神從五位下。

國從一位勳二等大神大物主神。並授正一位。同十二日。〔數〕授信濃國從二位勳八等建御名方富命神從二位。正三位建御名方富命前八坂刀賣命神從二位。神祇官從四位上生島神。足島神。並正四位下。信濃國從五位下寶宅神從五位上。同十七日。授尾張國從二位熱田神正二位。從四位下大縣神從四位上。伊勢國正三位多度神從二位。同二月三十日。授筑前國從二位勳八等田心姬神。湍津姬神。市杵島姬神。並正二位。太政大臣東京一條第從二位勳八等田心姬神。湍津姬神。市杵島姬神。並正二位。〔同三月廿日〕授大膳職醫院無位高部神從五位下。同二十六日。授攝津國正六位上雪氣神從五位下。同二十六日。授上野國正六位上波己曾神從五位下。安藝國正六位上大麻天神。伊都岐島中子天神。水分天神。天社天神。並從五位下。同四月十日。授法花寺從三位薦枕高座栖日神正三位。正四位上。

火雷神從三位。從四位下法花寺坐神從四位上。同二十六日。常陸國正六位上石船神。佐波神。並授從五位下。同二十七日。授安藝國從五位上多家神從四位下。同五月十八日。授陸奥國正五位上勳五等日高見水神從四位下。同二十六日。攝津國從五位下伴馬立天照神。伴酒着神。並授正五位下。伊勢國從五位下員辨大神正五位下。紀伊國正六位上堅真音神從五位上。同二十八日。授出雲國正三位勳七等熊野神。正三位勳八等杵築神。紀伊國從五位上熊野早玉神。熊野坐神。並從二位。山城國從五位下大川原國津神。有市國津神。正六位上天照御門神。並從五位上。同七月十一日。出雲國從五位下佐陀神。無位陽坐志去日女命。並授從五位上。同十四日。授平野正二位今木神從一位。從四位上久度神。古開神。並從三位。正五位下合殿比咩神從四位下。同八月十三日。授和泉國從五位下聖神從四

從五位上動四等志波姬神。並從四位下。從五位下計仙麻大島神從五位上。若狹國從二位動八等若狹比古神正二位。正三位若狹比咩神從二位。越前國正二位動一等氣比神從一位。從四位上動六等推前神。動六等劍神。並正四位下。加賀國白山比女神正三位。能登國正二位動一等氣多神從一位。越中國從三位高瀬神。二上神。並正三位。丹波國從五位下小川月神。麻氣神。並從五位上。丹後國從五位下大川神。大宮賣神。並從五位上。出雲國從三位熊野神。動八等杵築神。並正三位。(坐號)播磨國從五位下動八等粒坐天照神。伊和大名持御魂神。並從四位下。從五位下海神從五位上。安藝國正五位下伊都岐島神。從五位上速谷神。並從四位下。從五位下多家神從五位上。長門國從五位下住吉荒御魂神。從五位上。紀伊國從四位下伊達神。志摩神。靜火神。並正四位上。從五位下動八等丹生都比賣

神。伊太祁曾神。大屋都比賣神。都摩都比賣神。鳴神。並從四位下。從五位下湊佐神。熊野早玉神。熊野坐神。並從五位上。阿波國從五位下大麻比古神。忌部天日鷦鷯神。並從五位上。土佐國從五位下都佐坐神從五位上。筑前國正三位動八等田心姬神。湍津姬神。市杵島姬神。並從二位。正五位下竈門神。從五位下筑紫神。並從四位下。從五位下織幡神。志賀海神。美奈宜神。並從五位上。無位住吉神從五位下。筑後國正三位高良玉垂命神從二位。從四位下豐比咩神從四位上。肥前國從五位下田島神從四位下。肥後國從二位動五等健磐龍命正二位。從四位下阿曾比咩神從四位上。壹岐島從五位下海神。住吉神。兵主神。月讀神。並從五位上。對馬島從五位下和多都美神。高御魂神。住吉神。並從五位上。同二月朔日。神祇官從一位神產日神。高御產日神。從一位玉積產日神。從一位足產日神。大和

一事尼古神。金村神。葛木御縣神。火幡神。往馬伊古麻都比古神。平群石麻神。矢田久志玉比古神。添御縣神。床伊射奈岐神。葛木二上神。並從五位上。無位水越神從五位下。河內國從一位動三等枚岡天子屋根命正一位。正三位動六等恩智大御食津比古神。翁母歌恩智大御食津比咩命神。並從二位。正四位上動六等枚岡比咩神從三位。從五位下杜本神正四位下。從五位上丹比神正五位下。從五位下春日戶神。高宮神。弓削神。志紀長吉神。狹山堤神。狹山神。菅生神。並從五位上。和泉國正五位下動八等大鳥神從四位下。攝津國從三位動八等廣田神正三位。正五位上動八等生田神。從五位上動八等長田神。從五位上垂水神。從五位下動八等大依羅神。難波生國魂神。下照比女神。坐摩神。從五位下動八等新屋天照御魂神。並從四位下。從五位下名次神正五位下。從五位下中臣須牟地神。伊射奈岐神。伊

和志豆神。並從五位上。伊賀國無位穴石神從五位下。伊勢國從三位多度神正三位。從四位下阿射賀神從四位上。尾張國正三位熱田神從二位。三島神從四位上。從五位下楊原神從五位上。武藏國從五位下水川神從五位上。安房國從三位動八等安房神。天比理乃咩命神。並正三位。近江國從二位動一等比叡神正二位。從五位上動八等伊香神從四位下。從五位下伊富岐神。佐久奈度神。水口神。川田神。三上神。奧津島神。小比叡神。並從五位上。美濃國從三位中山金山彥神正三位。信濃國正三位動八等健御名方富命神從二位。從三位健御名方富命前八坂刀賣命神正三位。上野國正五位下動八等貫前神從四位下。下野國從三位動四等二荒神正三位。陸奥國正五位上動四等計仙麻神。正五位下動四等志波彥神。動五等拜幣志神。動六等零羊崎神。

布禰神。從四位下乙訓火雷神。從五位上水主神等。並從四位下。正五位下合殿比咩神正五位上。從五位下樺井月讀神。木島天照御魂神。和支神。並正五位下。從五位下(二子折歎)祝園神。天野夫支賣神。岡田鴨神。岡田園神。(樺井)月讀神。棚倉孫神。許波多神。出雲井於神。片山神。鴨川合神等。並從五位上。正六位上與度神。石作神。(向誠然)山口神。飛鳥山口神。畝火山口神。長谷山口神。忍坂山口神。宇陀水分神。吉野水分神。吉野山川寶原神。鴨山口神。小野神。久我神。高橋神。雙栗神。水度神。伊勢田神。無位小社神。並從五位下。大和國從一位大己貴神正一位。正二位葛木御歲神。從二位勳八等(高鶴院)鴨阿治須岐詫比古尼神。從二位高市御縣鴨八重事代主神。從二位勳二等大神大物主神。從二位勳三等大和大國魂神。正三位勳六等石上神。正三位高鴨神。並從一位。正三位勳二等葛木一言主神。高天彦神。葛木火雷神。並從二位。從三位廣瀬神。龍田神。從三位勳八等多坐彌志理都比古神。金峯神。並

正三位。正四位下丹生川上雨師神從三位。從五位下賀夜奈流美神正四位下(從五位下御歎)勳八等穴師兵主神。片岡神。夜岐布山口神。並正五位上。從五位下都祁水分神。都祁山口神。石寸山口神。耳成山口神。飛鳥山口神。畝火山口神。長谷山口神。口神。巨勢山口神。葛木水分神。鴨山口神。當麻山口神。大坂山口神。伊古麻山口神。並正五位下。從五位下和爾赤坂彥神。山邊御縣神。村屋禰富都比賣神。池坐朝霧黃幡比賣神。鏡作天照御魂神。十市御縣神。目原高御魂神。畝尾建土安神。子部神。天香山大麻等野知神。宗我都比古神。甘櫻神。稔代神。牟佐坐神。高市御縣神。輕樹村神。天高市神。太玉命神。櫛玉命神。川侯神。波多鬼井神。坐日向神。卷向若御魂神。他田天照御魂神。志貴御縣神。忍坂(牛馬)主根神。葛木倭文天羽雷命神。長尾神。石國多久虫玉神。調田

氣多若御子神授從五位下。同十六日。武藏國正六位上倭文一神授從五位下。同十月二日。筑前國正四位下勳八等宗像神授正三位。

同二年二月十六日。周防國正六位上仁壁神授

從五位下。同閏二月二十六日筑前國正四位下

勳八等田心姬神。湍津姬神。市杵島姬神。並授

正三位。同三月二十二日。河內國天夷鳥命神授

從五位下。同四月十七日。大和國從五位上高屋

安倍神授從四位下。同二十二日。大和國從五位

下波寶神。波比賣神。並授從四位下。同五月十

四日。授從三位玉垂神正三位。從五位下比咩神

從四位下。

神階記卷第一終

神階記卷第二  
清和天皇。

貞觀元年正月二十七日。京畿七道諸神。進階及

新叙。惣二百六十七社。奉授淡路國無品勳八等伊佐奈岐命一品。備中國二品吉備都彥命二品。神祇官無位神產日神。高御產日神。玉積產日神。牛產日神。足產日神。並從一位。無位生井神。福井神。綱長井神。波比祇神。阿須和神。櫛石窓神。豐石窓神。生島神。足島神。並從四位上。宮內省從三位園神。韓神並正三位。大膳職正四位下。御食津神從三位。左京職從五位上太祝詞(上缺)。久慈真智神。並正五位下。大膳職從五位下火雷神。大炊寮從五位下大八島竈神八前。齋火武主比命神。內膳司從五位下庭火皇神。造酒司從五位下大宮貢神等並從五位上。無位酒殿神從五位下。山城國正二位勳二等松尾神從一位。葛野月讀神。平野今木神。並正二位。正四位下稻荷神三前。並正四位上。正四位下大若子神。小若子神。酒解神。酒解子神等。並正四位上。平野從四位下。久度古開神從四位上。正五位下。平野(上缺)

和氣命神。伊太豆和氣命神。阿豆佐和氣命神。〔伊豆豆也〕  
波布比咩命神。並加從五位上。

石椅神從四位下。十二月朔日。大炊寮大八島竈  
神。齋火武主比命庭火皇神。並授從五位下。

〔五日祭〕

同三年二月朔日。加筑前國宗像神正五位下。同  
五月十九日。〔廿二日〕尾張國從五位上真清田神并無位  
〔從五位下〕  
大縣神授從四位下。同七月十二日。加尾張國多  
大神從五位上。同十三日。加駿河國淺間大神從  
三位。同廿一日。授加賀國白山比咩神從三位。  
〔七日〕

齊衡元年三月朔日。越中國高瀨二上兩神。並加  
從三位。同二日。〔八日〕授伊豫國櫛玉姬神從五位下。同  
八日。加相模國寒河神從下。同四月二日。授河  
內國大雷火明神從五位下。同九日。園神。韓神。  
並加從三位。同六月二十六日。加伊豆國三島神  
從四位下。〔此下諸二神名〕阿波咩神正五位下。阿米都和氣神。  
〔命御也〕  
伊太豆和氣命神。阿豆和氣命神。波布比咩命神  
等。並授從五位上。丹波國氷室神加從三位。

同二年正月二十五日。伊勢國阿耶賀神。丹波國  
大虫神。並加從四位下。同二十八日。加陸奧國  
神。並授從五位上。同九月八日加賀國正六位上

同三年八月十七日。伯耆國伯耆神。大山神。國  
坂神。並加正五位下。倭文神。宗像神。大帶孫  
神。並從五位上。同九月二十八日授越前國天八  
百萬比咩神從四位下。天國津比咩神。天國津彥  
神。天鈴神。玉佐佐良彥神。信露貴彥神。並授從  
五位下。同十月八日。加平岡神從一位。

天安元年四月六日。大炊寮大八島竈神。內膳司  
忌火庭火神。並授從五位下。同十八日。山城國  
從四位上稻荷神三前。各授正四位下。同五月廿  
六日。常陸國從五位上勳八等吉田神授從四位  
下。同六月三日備中國四品吉備津彥命神授三  
品。同十九日。肥後國從五位上曾男神授正五位  
下。同八月四日。播磨國正六位上天一神授從五  
位下。大和國從五位下高屋安倍神。椋橋下居

奧國駒形神加正五位下。同十三日。出雲國熊野  
杵築兩大神並加從三位。青幡位草壯丁命。御譯  
命。阿遲須伎高彥命。〔吉良歌〕〔與次〕與都彥命。速飄別命。天穗  
日命神等。並授從五位下。同二十二日。筑後國  
高良玉垂神加從三位。同十月七日。參河國知立  
砥鹿兩神。並加從五位上。糟目。日長。狹投。〔野見歌〕野。  
謁磐。幡豆。赤孫。御津。石鞍。石纏。阿志等十一  
神。並授從五位下。同八日。肥後國健磐龍命大  
神加從二位。長門國鹿集。福賀磨。能峯。壬生等  
四神。並授從五位下。同十日。因幡國大志保  
濃。都波奈廣。〔彌歌〕伊蘇佐岐。都波只等五神。並授從  
五位下。同十七日。平野正三位今木大神從二  
位。正五位上久度古開等二神從四位下。合殿比  
咩神正五位下。同二十七日。信濃國建御名方富  
命。〔前歌〕彦八坂刀賣命等兩大神加從三位。

同二年二月十一日。加肥後國阿蘇比咩神從四  
位下。同十八日。授備中國吉備津彥命神四品。

同三月八日。授近江國築摩神從五位下。同四  
日。加山城國松尾神正二位。同五月八  
日。和國若宇賀乃賣命神。天御柱命神。國御柱命神  
等。並加從四位下。同八月十三日。〔廿五歌〕陸奥國伊豆  
佐咩神。登奈考志神。〔手歌〕志賀理和氣神。並加正五  
位下。衣多宗神。石神。〔御劍井段歌〕理計段神。配志和神。儻  
草神。並授從五位下。同二十二日。安房國安房  
神。〔天歌〕大比理刀咩命神。並加從三位。同閏八月五  
日。授遠江國息神從五位下。十月二日。加大和  
國御歲神正二位。若宇賀乃賣命神。天御柱命  
神。國御柱命神。並加從三位。同十一月三日。加  
大和國金峯神從三位。率川坐大神御子神。狹岡  
神。率川阿波神並授從五位下。同十二月十三日。〔九歌〕  
加大和國大神「大物」主神從二位。同十四日。加  
駿河國三島大神從四位下。阿波咩命神。物忌  
寸奈命神。伊古奈比咩命並加正五位下。阿米都

神從五位下。同六月。能登國氣多大神授從二位。伊豆國阿米都和氣命。伊太豆和氣命。阿豆佐和氣命。佐岐多摩比咩命。伊賀國佐々神。津神等。並授從五位下。同七月朔日。授參河國砥鹿神從五位下。同十一日。進山城國火雷神授從五位上。遠江國任事鹿苑兩神並授從五位下。大和國丹生川上兩師神並授正四位下。龍田天御柱命神。國御柱命神。若宇加乃賣命神。並加從五位上。二十九日。授筑前國織幡神從五位下。

同九月。授春日大神正一位。十八日。授播磨國足速手速神從五位下。同十月七日。山城國稻荷神授從四位上。攝津國廣田神從五位下。大和國大國魂神授從二位。石上神。大神大物主神。葛木一言主神等。並正三位。夜岐布山口神從五位下。河內國恩智大御食津彥命神。恩智大御食津姬命神等。並正三位。丹比神從五位上。伊勢國阿耶賀神從五位上。尾張國熱田神正三位。越

〔大和殿跡〕前國氣比神正二位。筑前國宗像神從五位上。竈門神正五位上。筑後國高良玉垂命神從四位上。肥後國健磐龍命神正三位。伊豆國三島神從五位上。八日。伊豆國伊古奈比咩命神。阿波神。物忌奈乃神。並授從五位上。近江國伊富岐神從五位下。紀伊國伊太祁曾神從五位下。十五日。信濃國御名方富命神。建御名方富命前八坂刀賣命。並加從五位上。同二十日。園神韓神授從五位下。同〔合四點〕十六日。紀伊國伊達神。志摩神。靜火神。並加從四位下。同十一月二十二日。越前國金山彥神加從四位下。同十二月〔三十日略〕十二日。授河內國和邇神從五位上。堤津島女神從五位下。文德天皇。

仁壽元年正月二十七日。詔天下諸神。不論有位無位。叙正六位上。同三月二日。加筑後國高良山玉垂神正四位下。同八月三日。授山城國堀雷水都久雷湯豆和氣神從五位下。同九月二日。陸

日置神從五位下。

同十三年五月八日。授美濃國不破郡從五位下中山金山彥神正五位下。同八月十二日。授上野國群馬郡無位甲波宿禰神從五位下。同九月八日。授常陸國勳十等薩都神。相模國無位寒河神。並從五位下。

同十四年七月廿六日。授正四位下勳二等松尾大神從三位。同十月二十二日。授備中國無位吉

備津彥命神從四位下。同十一月四日。授陸奧國無位宇奈己呂別神從五位下。<sup>二十日</sup>同二十一日。授尾張國無位大縣天神。真清田天神。二前並從五位下。十二月十二日。授河內國丹比郡無位丹比神從五位下。

十五年二月十九日。授隱岐國天佐自比古命神從五位下。同二十日。授備中國吉備津彥命神從四位上。同五月十三日。授陸奥國從五位下勳九等刈田嶺名神正五位下。同二十二日。授武藏國

位上今木大神從三位。從五位上古開神。久度神。並正五位下。無位合殿比咩神從五位下。同二十八日。<sup>三十七日</sup>因幡國法美郡無位宇倍神授從五位下。同八月二十八日。授下野國正五位上勳四等二荒神從四位下。同十一月二日。授筑後國正五位下高良玉垂神從四位下。山城國無位櫟谷神從五位下。

嘉祥二年二月五日。授武藏國伊波比神從五位下。同二十五日。授丹波國籠神從五位下。<sup>三十六日</sup>同二十八日。授讃岐國田村神從五位下。同四月十日。授阿波國天日鷦鷯神從五位下。同六月朔日。授豐後國宇奈岐比咩神。火男火咩神。並從五位下。同九月十六日。授山城國葛野郡大辟神從五位下。<sup>三十七日</sup>同十二月十五日。授伴馬立天照神。伴酒着神從五位下。

同三年正月二十二日。授攝津國豐島郡阿比大

五位下。授信濃國諭訪郡無位勳八等南方刀美  
神從五位下。同十月。授安房國從五位下安房大  
神正五位下。無位第一后神天比理刀咩命神。信  
濃國無位健御名富命前八坂刀賣神。阿波國無  
位稻葉神。越後國無位伊夜比古神。常陸國無位  
筑波女神。並從五位下。授和泉國從五位下大鳥  
神從五位上。無位穴師神。無位積川神。並從五  
位下。

從五位上略  
同十一年五月。授山城國水主神從五位下。同六  
月四日。授伊勢國正五位上多度神從四位下。同  
八月十七日。授陸奧國無位勳九等刈田嶺神。無  
位鼻節神並從五位下。同十一月三日。授紀伊國  
從五位下志摩神。伊達神。靜火神。並正五位下。  
同十二月九日。授從五位上稻荷神從四位下。

同十二年五月廿四日。授從四位上勳二等松尾  
神正四位下。同七月十六日。丹波國桑田郡無位  
出雲神。但馬國出石郡無位出石神。養父郡無位  
養父神。朝來郡無位栗鹿神。美濃國厚見郡無位  
伊奈波神等。授從五位下。同廿六日。授常陸國  
無位大國主神從五位下。同九月朔日。授越中國  
婦負郡從五位下鶴坂神從五位上。新川郡無位  
馬島無位雷命神。無位健男霜凝并比咩神。豐後  
勤九等石波止和氣天神。無位玉造溫泉神。  
無位伊佐須美神。並從五位下。同十三日。授從  
四位下丹生川上雨師神從四位上。同十九日。對  
馬島無位雷命神。無位健男霜凝并比咩神。豐後

美雄彥神從五位下。同十月。授隱岐國無位比奈

麻治比比賣神從五位下。

同六年閏正月。授周防國無位三坂神從五位下。

丹生雨師四位事記略

同四月。授丹生雨師六位數神從四位下。授無位自玉手

祭來酒解神從五位上。授上野國無位拔鉢神。赤

城神。伊賀保神。並從五位下。同十月。授下總國

香取郡正二位伊波比主命。常陸國鹿島郡正二

位勳一等建御加都智命並從一位。河內國河内

郡正三位勳二等天兒屋根命從二位。從四位上

比賣神正四位下。同十二月。授越前國正三位勳

一等氣比大神從二位。伊勢國正五位下多度大

神正五位上。

七月。授肥後國阿蘇郡從四位上勳五等健磐龍  
神從三位。授出羽國飽海郡正五位下勳五等大  
物忌神從四位下。同九月。授越前國從二位勳一  
等氣比大神之御子無位天利劔神。天比女若御  
子神。天伊佐奈彥神。並從五位下。授越中國礪  
波郡從四位下高瀬神。射水郡二上神。並從四位  
上。同十月。授正五位下丹生川上雨師神正五位  
上。無位水分神從五位下。伊豆國賀茂郡無位阿  
波神。物忌奈乃命。並從五位下授之。

同八年正月。授陸奥白河郡勳十等都々古和氣  
神從五位下。同四月。授筑後國從五位上高良玉  
垂神正五位下。授下野國正五位下勳七等二荒

神正五位上。同八月。授阿波國正八位上天石門

和氣八倉比咩神。對馬島無位胡籤神。無位平

神。並從五位下。同九月。授正五位上丹生川上

雨師神從四位下。勳八等垂水神從五位下。

同九年五月。授陸奧國柴田郡無位大高山神從

神。磐田郡無位矢奈比賣天神。並從五位下。同

一月。叙賀茂下上二社從二位。叙松尾乙訓二神

從五位下。同十二月。叙住吉神從二位。

同五年十二月。叙從五位下松尾神從四位下。

同十年四月。叙越前國雨夜神。大虫神並從五位

下。叙從五位下大虫神從四位下。同國足羽神從

五位下。同九月。叙佐渡國物部天神從五位下。

平城天皇大同二年五月。授賀茂下上神正一位。

嵯峨天皇弘仁六年。授貴布禰神從五位下。

十年四月。授阿蘇神從四位下勳五等。

仁明天皇天長十年五月。授伊勢國從五位下多

度大神正五位下。同六月。授尾張國從三位熱田

大神正三位。

同承和二年二月。下野國武茂神授從五位下。

同十二月。授伊勢國壹志郡阿耶賀大神從五位

下。

同三年正月。陸奥國白河郡從五位下勳十等八

溝黃金神。〔欽文〕

同五月。授無位小野神從五位下。授

同四年二月。伯耆國川村郡無位伯耆神。大山

神。國坂神。對馬島上縣郡無位和多都美神。胡

籠御子神。下縣郡無位高御魂神。住吉神。和多

都美神。多久都神。大調神。並授從五位下。

同五年五月。授出羽國從五位上勳五等大物忌

神正五位下。同六月。〔元略〕授美濃國多紀郡無位久々

下總國香取郡從三位伊波比主命正二位。常陸國鹿島郡從二位勳一等建御賀豆智命正二位。河內國河内郡從三位勳三等天兒屋根命正三位。從四位下比賣神從四位上。同七月。安房國無位安房大神授從五位下。同十一月。美濃國不破郡仲山金山彥大神授從五位下。從四位上今木大神授正四位上。從五位下久度古開兩神並從五位上。授梅宮無位酒解神從五位上。無位若子神。小若子神並從五位下。讃岐國水主神授從五位下。同十二月。授下野國從五位下勳四等二荒神正五位下。

續群書類從卷第六十

神祇部六十

神階記卷第一

淨御原天皇元年七月。登進高市神社。身狹神社。村屋神社。三神之品。

豐櫻彦天皇天平勝寶元年十二月十三日。山城國石清水八幡大神一品。比咩神二品奉授之。

高野天皇天平神護二年四月八日。伊豫國神野郡伊曾乃神。越智郡大山積神。並授從四位下。

久米郡伊豫神。野間郡野間神。並授從五位下。

天宗高天〔綱成〕皇寶龜二年十月。充越前國從四位下。

勳六等叙神食封二十戶田二町。

同八年七月。授鹿島神正三位。香取神正四位。

上。

同十一年十二月。越前國丹生郡大虫神。越中國射水郡二上神。礪波郡高瀨神。並叙從五位下。柏原天皇延曆元年五月。奉授鹿島神勳五等封二戶。同十月朔日。叙伊勢國桑名郡多度神從五位下。同十一月。叙田村後宮今木大神從四位下。

同二年十二月。大和國平群郡久度神叙從五位下。

同三年三月。叙從三位氣太神正三位。

同八月。叙近江國高島郡三尾神從五位下。同十

諸佛滿德之心水也。定惠色心二法也。開此知見之時。十界依正。六大四曼。三密輪壇。具足法文也。森羅万像。法々塵々。則法性塔婆。牀法専成道通相也。亦云。一切衆生。色心實相。從本際已來。常是毗盧遮那平等智身。非是得菩提時。旃空諸法使成法界也。文。

經云。舌相言語。皆是真言。身相舉動。皆是密印。妄念邪觀。文。故以三密觀行。入一尊三摩地之時。身則本尊。々々則自身也。亦奉六種妙供時。其身則其菩薩也。亦結三部五部等印。誦命明石。自身則其尊也。父母所生之肉身。與法性核細色心融。即故一物無隔。論龜細者。暫約迷悟。故疏云。生者主老病死。流轉之法。彼即牀自不生。是父字也。文。亦見青黃赤白等諸色。皆是成

其色。觀五佛成五佛。故諸尊三摩地。亦復如是。况一尊之三摩地哉。自身則父字也。法性則子字也。世界從本到汝也。故天地開闢。自昔至今。以法爲神。奉始伊勢內外大神。三界六欲三十三天。及大日本國大小神祇冥道尊神。兩部界會。剎衆衆。現在生前大利益。廣大無邊大身量。神通自在本三摩耶。無怖畏。陀羅尼加持三昧。一切如來本地心。三世諸佛心珠。大定智。惠般若藏。無始終之大神變。在々處々大導師。兩宮形文。大曼荼羅理。具加持。顯密二宗。一向內外諸三昧。天文地文大神咒。修行觀道。皆成佛道。得阿耨多羅三藐三菩提心文。

佛法神道麗氣記

以𠙴字爲諸法種子。是法曼茶羅身付此字。有遮情表德之二義。顯教名雙非隻。照三種中道。遮情者百非洞遺。四句皆已然。大般若經云。如此字門是悟入法。空邊際除如此字。表諸法空。更不可得。文。是則空諸法不留一塵。表德者。無邊德海。本來圓滿。無所闕減。三部諸尊曼茶。色心一法。無不具足。六大四曼。三密智印。本有生所妙德也。此心自性清淨。故辟蓮花。方德圓滿。故辟滿月。無尋自在。故辟大空。擢破惑障。故辟金剛。如此無量無數。文。此教意自本談法喻一軀。故於自心觀滿月。即身圓明月輪也。觀蓮花自身即蓮花也。觀金剛自身即金剛也。觀寶珠自身即々寶珠也。如是無量無邊形色等。亦如此。是亦問以何爲觀行之要樞。凡答所詮。以觀𠙴字本不生。諸法從妄相生空。々々々故本不生。文。密教心。万法從𠙴字生。還歸𠙴字。々々生𠙴字。能生𠙴

字。所生𠙴字。能所一軀不動實際。故不生不滅者。亦法界所生法是法界也。因果共法界。故本來不動實際。大論云。大乘因者。諸法實相。大乘果者。亦諸法實相。文。此本不生。之所本來具足過恒沙心王心數。是云薩般若智。是則𠙴字軀。以成萬法之性名智。此智軀成諸法種子。名爲𠙴字。故𠙴二字。只衆生一心之上二德也。云智之時。万法皆𠙴字。云理時。万法皆𠙴字。理智一軀遍法界備此二字德。名𠙴字。是則地居天種子也。一切執金剛神及三世護法善神等種子色相莊嚴也。父字自住𠙴字。𠙴字自住父字。理智不二。共諸佛菩薩種子也。疏云。此住乘者。初發心時。即成正覺。不動生死而至涅槃。故心自證心樂。真實之樂也。無穢無淨。真實淨土也。是則已心之淨土。父𠙴二字德用也。衆生自性之種子。

身口意煩惱不淨。身依加持成佛身。重々帝細者。如羅細。憶一々成其身。法然具足薩般若者。大慈悲心上具足一切森羅萬像平等照也。心數心王過刹塵者。一切諸佛菩薩及明王諸天神等也。圓鏡力故實覺智者。三密無相本性一心無尋鏡也。心水湛然不動波浪。以鏡喻之。神明佛陀本誓願。本覺真如都也。此文意者。自法然具足薩般若。至于各具五智無際智者。理具即身也。從六無導。至于名即身者。加持即身也。圓鏡力故實覺智者。顯得即身也。理具者。一切衆生之自心品。本來法然而具足過恒沙心王心數。以心王爲大日。以心數名諸尊。是名心王心數。薩般若智。是爲無邊滿德本圓滿也。聞此理如實知自心。名理具即身成佛。但如實知自心有重々。此上修三密行文勝進。名加持即身。觀行圓滿名顯得。於六大重々地水火風空識。四曼者。一法曼茶羅。即爻字種子也。二三昧耶。々々々即五輪等並諸

所特標示等物也。三大尊形。即六根具足佛形。四羊石曼茶羅。即諸威儀屈申等也。三密者。身口意三。以六大爲諸法能生之軀。以四曼爲所生之相。亦以三密爲所生之用。六大遍法界。故四曼遍法界。々々々々。故三密遍法界。此軀相用之三法軀融。即能所平等。非一非異。非實非虛。而法然本有通達三世。是神通和光垂跡本道也。加持門中說。詮要用<sup>乞</sup>𠙴二字。可爲觀行軀。凡此教者。建立𠙴字大空三昧之上。故名三摩地之教。立即身成佛。故名凡身即佛。現自心明珠。故名般若實相。々々者我身神形。々者顯心物神也。心者以何。𠙴字本有軀也。𠙴字者以何。衆生者以何。無念無執大空無相之極理也。此名𠙴字事。言語最頂諸法心地万行源也。諸法無願無染淨以何。法無語顯。以言之𠙴字。本不生故自心本不生。々々々々故諸法本來不生。々々々々故

不二門。示無相鏡。明神通靈威利衆生。是唯識

中道之觀門。三世常住法也。

實心文也。

三論宗意者。明獨空畢竟之理。說八不中道之旨。依世諦立諸法。依真諦不留一法。無相無念。當往不變也。是本地垂跡。無二平等心。示眼前靈威也。者。三世融通本來。本有成道法。

示眼前靈威也。

天台宗意者。明四教五時之法門。以法華以前敎爲方便迹門。中說十如實相理。宣開示悟入四句。明二乘成佛儀。是則唯一實相之法位。法華

一乘之妙躰也。本門者述久遠實成之旨。發始覺

各具五智無際智。

圓鏡力故實覺智。

文。

始成之談。宣十界常住之理。顯三身無作本。是隨類變化。形色心具足妙文也。一乘實相妙躰者。衆生自性妙法。段間不生心蓮。本來清淨妙理也。虛空無邊心相。常住不變真如也。佛界生界。本妙藏三世諸佛神珠也。昔法花梵土行一乘理法。開心地蓮成諸佛共正覺以往。神躰八咫鏡者。八葉蓮花也。是即三世常住理躰也。法華真

與自眷屬。共爲自受法樂。各說內證果海之法門。即六大四曼三密本有法身摩尼珠也。金剛薩埵結集加持法門也。此敎意者。以即身成佛爲宗旨。於即身成佛有三種。謂理具加持顯得也。

六大無尋常瑜伽。

四種曼茶各不離。

文。

三密加持速疾顯。

重々帝細名即身。

法然具足薩般若。

心數心王過刹塵。

德如地。修善道攝心爲先。精進行正念爲本。夫一切法自性空。依遍照如來相。當知空寂爲軀。

無相爲相。無性爲性。無得爲得。爲利益衆生。如來作異相。是故諸佛摩化。菩薩萬行。五通行相。十界差別。皆是如來方便。其實歸空一理。不着諸相。爲不可得。々々々。即如來正覺般若修行之要道。其至極既以如是。故天女曰。伊勢兩宮。無始無終。大元宗神。亦一念不生神。羅烈万法心。故絞萬像軀。嗚呼爲法無因利。爲神無緣守。無無窮妙軀邊際。无利生力用休息。屏佛法息。息諸神影。無邊法界心量。如是而布瑞之言本也。故杵獨王受之言。大八州傳之。持明鏡照心月。妙法最頂梵王真言也。無爲事不言教。是人真心也。

以前條々。以降化緣起。明和光利物本誓。次於佛語甚深。顯已心神祇。

傳聞。神明垂跡。昔闍浮下化時。受神璽魔王以還。巨形貞靈鏡照。無邊法界入。衆生心地住。不生妙理乘。神通寶輶主。三藐三佛陀不隔神與王。天地則一不離仁與法。色心則和合。妄心從本無自性。悟即真如。佛種從緣起不可得。佛語餘八万權實區。大小實語不二。源如來一口也。難分凡聖。冥顯有憚。唯願大悲方便。御靈宿無相鏡矣。

諸教大綱。只以一心神爲宗旨。然而小乘之所說。且不定之。

法相大乘之心。立四分三性之法門。明唯識中道之觀門。遮人法二執之速倒。顯二空詮門之真理。因位修行教門。隨他利物談也。大乘甚深真理。以言不可宣。以心難量知。以辟不顯。言語道斷。心形寂滅。唯佛與佛之境界知見之。爰佛住

者。有天魔外道。多邪見放逸。爾時遊尸棄光明大梵天王天御中主尊王。轉成大日靈貴。拔濟衆生給矣。

賢劫十六劫後。可出生金剛靈鏡男命。相治相會並座云々。爾時大梵天王授與大八州給。次授與梵天王身體。文曰。

諸佛金剛灌頂儀。汝已如法金剛竟。  
爲成如來體性故。汝應授此金剛杵。



此杵者我身三昧耶形故。三所皇大神宮者。以伐折羅爲宗。伐折羅者獨股。々々者心肝玉。々者神。

神者正覺理。々者法界一心。々々者真正覺。正覺者心柱。々者心王。々々者大日。今兩宮是也。

神者心御柱。々則衆生成佛因緣。法界緣起是也。伐折羅陁羅即是金剛杵。陁羅執持義。金剛

寶山記曰。大梵天王御體遣佛界。本州名字佛。

御心遣中道。名字實相。々貞遣菩薩界。名字新

發。左手申天道。名字天。右手申人道。名字人。用施十方。名字淨土。德覆天下。名字日月。左足踏餓鬼道。名字餓鬼。右足踏畜生道。名字畜生。

神進職界。名字有情。已上十界五具莊不二摩訶衍姿也。凡九億四萬三千七百九十二神上首。常

娑婆界有大神力。亦不生神不來從天。從地不出生。亦不來他方。忽前身相現故。無來無去神。是九萬八千五百七十二神上首。常以興神道。人間界有大威勢。覆其國無二也。故天無二主。宗廟照三界給。故以日爲胎藏。以月爲金剛界也。

祖吾在鏡中。其良如日。其心如海。其慧如天。其

破阿修羅王難。居日域成天照大神。增金輪聖王

縕。三千大千世界所有々情。初於善男子善女醜陋頑愚盲聾瘡痪四重八重七逆越誓傍方等經一闡提等無量重罪。現在主中頓斷無明。皆神誓大垂善根。成就形相。有頂天上。及無間極。已塵浮塵性相。常住無邊異相。皆是神軀。皆是大覺。皆是佛身。永離生死。常利衆生。無有間斷。十方如來同入三昧。三世諸佛皆爲授記。自在神力。兩宮修行。功德甚深。本來自性。本妙像形。不動念念。即入阿字門云々。

今兩宮。則兩部大日。色心和合成一軀。則豐受皇大神宮內一所並坐也。此事勿令發言。可兩宮崇坐故。夫梵號與密號及獨古。從本一也。以一分二。爲天地。以天地爲兩宮。以兩宮爲兩部。二神暫立迷悟給故。雖分化儀。內外本有平等一理。周遍法界故。一大三千界主仁豆坐也。

豐受皇大神麗氣記

心柱麗氣記

飛空自在梵天王權建立器。世間向十方界言。我今召集十界迷情神達佛達。我身體亥告時。有虛空音聲告。善哉善哉。大梵天王。我本無有音。說爲利益。現爲利益。我等入深禪定。經無量阿僧祇劫。未聞如是誠諦金言。諦聽諦聽。善思念思。其後經八十一劫。出現娑婆界。其中凡聖相區。現應化身。濟廣衆生八千反。賢劫十六劫間。在々處々。有無量千万億大威神力。隨其國。隨其處。或現佛身。或現辟支佛身。或現聲聞身。或現梵王身。或現帝釋身。或現自在天身。或現大自在天身。或現天大將軍身。或現四大天王身。或現大小王身。或現長者居士宰官波羅門身。或現比丘々々尼優婆塞優婆夷身。或現長者居士宰官婆羅門婦女身。或現童男童女身。或現天龍夜叉乾闥婆阿修羅迦樓羅緊那羅摩睺羅伽人非人等身。或現執金剛。有爲無爲有差別娑婆世界。

樂于時應響傍山名風音也。彼風音一嶽丹白  
皷鼓金銀面象寶鈴等藏之。是天女大和姬神  
態也云々。

山田原造宮之間。沼木高河原離宮木丸殿御  
座。天乘降居。奏妙音樂云々。

與佐宮御出時。地主明神詠曰。

奈具身爾奈具我宮伊豆間今波照出御明給。

一說云。

安賀奴美爾阿賀奴小宮乎伊豆流万爾今者外

爾出々照覽悟也。

亦山田原迎接時。天照大神拍手忍手御詠曰。

增鏡雲位合御覽尊千代年世重々。

亦天御中主靈尊。大日靈貴天照神拜文曰。

一心我頂禮。久住舍那尊。本來我一心。

衆生共加護。

爾時天照神返禮文曰。

天宮誓願。久遠正覺。法性如々。同在一所。

兩宮兩部不二。三世常住神座也。應理智形。天  
照大神豐受大神座也。是兩部元祖。佛法本源  
也。

夫以。尸棄大梵天王水珠所成玉。水珠者月珠。  
月珠者玉。々者迄字。金剛界根本大毗盧遮那如  
來。是天上大梵天王。虛空無垢大光明遍照如  
來。過去成音王佛是也。三十三天中皆是名大梵  
天皇。是爲尸棄大梵天王。是名天御中主尊。亦  
名豐受皇大神云々。

光明大梵天王火珠所成玉。火珠者日珠。々々者  
玉。々者迄字。々々者如意寶珠。々々者蓮花理。  
理者胎藏界毗盧舍那。遍照如來。迄字本不生不  
可得儀。萬法皆空無自性門是也。過去花開王佛  
是也。三十三天中皆是名大梵天王。是名光明大  
梵天王。是名天御中主尊。亦名天照坐皇大神。  
他化自在天化身。大毗盧舍那如來。是名摩醯首  
羅天王。亦名大自在天王。昔爲威光菩薩住日宮

惡。唯外相法身姿現。內心慈悲至極也。

攝政別宮多賀御前神。

亦名泰山府君也。止由氣皇大神荒魂也。亦名

伊吹戶主神也。御靈天鏡座云々。

神寶鏡廿二面藏之。內一面天鏡。以朱藏文形

也。左右各一合。都四十四鏡表也。

攝社大土祖神。亦名五道大神。雙五所大明神座也。

山田原地主神也。亦號鎮護神。

大年神子。大國玉神子。宇賀神一座。大

土御祖一座。御牀留离壹一口。靈鏡二

面。華形座云々。在神寶名。

土石一面。日象扇一枚。

倭姫命奉戴之。伊勢國宇治五十鈴河際伊蘇宮座。明年丁巳冬十月甲子。奉遷于天照大神於度遇五十鈴川上也。詔曰。常世思全神。手力雄命。天石別神。此寶鏡專爲天照大神御靈。如拜吾前。奉齋祭矣。

豐受皇大神。人壽四萬歲時。御臨淡路國三上嶽座。次布倉遷座。次八輪嶋遷座。次御間城入彥五十瓊殖天皇御宇。丹波乃國與謝之郡比沼山頂麻井原天。天照大神與一所座給。其後什野郡奈具宮座。于時奈具神奉朝御氣爲御饗。亦奉上白黑神酒也。亦天照大神爾。夕御氣備進。儀式如朝御氣備也。

奉採心御柱儀式如前。是造宮事始也。日鷲高佐山者。是日本鎮府驗所在十二箇石室號玄扈也。謂大己貴命天日別命居所。亦伊勢津彥神石窟。亦春日戶神靈巒也。惣名高倉山是也。常天童天女乘白雲臨遊松柏本。奏妙音天垂仁天皇即位廿五年丙辰。天照大神正躰。令

聖受皇大神。

金剛界成身會。及一即四院大供養羯磨微細三昧耶降三世。三昧耶降伏三世理趣等。凡會中有一千四百四尊々達等侍不貳。其姿現本有無身。山頂山下樹林海岸河上依願。各々鎮座以降分九會。正殿者以成身會爲鎮座。五大月輪。五智圓滿寶鏡。質相真如五輪中臺。常住三世淨妙法身大毘盧遮那佛。亦名法性自覺尊。亦名熾盛大日輪也。

金剛號。

遍照金剛。

神號。

天御中主尊。

神體飛空自在天。說法談義精氣也。

水珠所成玉。常住法身妙理也。正軀輪中有五輪。中輪長六寸余。四輪者長四寸也。是名御正軀。輪二尺四寸。徑八寸也。

相殿座神。

左皇孫尊天上玉杵命二柱一座。

寶號觀自在王如來。金剛號蓮華金剛。

神號天津彦々火瓊々杵尊。亦名獨一尊王。亦名杵獨王。亦名示法神。亦名愛護神。亦名左天神天上玉杵命。

寶號。阿逸多王如來。

金剛號。奮迅金剛。

神體八葉形靈鏡。無緣圓輪御靈鏡也。

右天兒屋命。前太玉命。後

後太玉命。

天兒屋命。寶號曼殊師利菩薩。金剛號利鋟金剛。亦閣曼金剛。神號天兒屋命。亦名天八重雲鋟神。亦名左右上下神。亦名頭振女神。亦名百大龍王命也。

神體功金方笏御靈鏡。

太玉命。寶號普賢菩薩。金剛號圓滿金剛。神號太玉命。亦名大日女荒神。亦名月絃神。亦名月讀命。神體二輪御靈鏡。

右二柱靈鏡者。梵篋中藏之。以一百三十六兩朱各埋藏之。赤色敬愛表也。此神者不染着善

神體鏡座。是天鏡也。天鏡尊寶鏡是也。

攝社朝熊神社。

是佛眼佛母日月應化遍照寶鏡。不合尊全鏡是也。朝熊神六座。倭姬命崇祭之寶鏡二面。

日天月天兩眼精鏡。倭姬命寶鏡云々。

外金剛部二十天。

那羅延天。

拘摩羅天。

傘蓋那夜迦。

梵天。

帝釋。

日天。

月天。

北鬱毗那夜迦。

彗星。

熒惑天。

羅刹天。

風天。

衣惑天。

火天。

多門天。

猪頭天。

琰魔天。

調伏天。

四角鎮壇。

降三世明王。軍荼利明王。大威德明王。

金剛夜叉明王。

四方結護。

金剛波羅密。

寶波羅密。

法波羅密。

羯磨波羅密。

四門守護。

金剛色天。東門。

金剛聲天。南門。

金剛香天。西門。

金剛水天。北門。

二生天守護。

內鳥居。

金剛時春天。

外鳥居。

金剛時秋天。

金剛時夏天。

金剛時冬天。

內者授秘密灑水神。

金剛時夏天。

金剛時秋天。

外者解捨祓神。除穢惡不淨也。

### 天照皇大神麗氣記

神代金剛寶山記並日本書記中。天照大神事。雖所明多。十八所後伊勢伍什河上鎮座事。諸記不具深義。故即位十一年正月一日發僞殆。祈佛告神。同二十一年正月十八日。入秘密灌頂壇。以加持冥力。獲奧旨於龍神。指南所記如右。輒及披見者。加冥應令治罰給耳。

伍什鈴河山田原豐受皇太神鎮座次第

亦曰。本軀觀世音。常在補陀落山。爲度衆生故。示現大明神。

亦曰。應以執金剛神得度者。即現執金剛神而爲說法。文。

首楞嚴經云。盡空如來。國土淨穢有無。皆是我心變化所現。識性流出無量來如來。文。

圓覺經曰。無上妙覺。遍諸十方出生如來。與一切法。同軀平等。文。

花嚴經云。法身恒寂靜。清淨無二相。爲度衆生故。示現種々形。文。

同曰。涅槃寂靜。未曾異智行。勝省有差別。譬如虛空。軀性一普遍。一切虛空界。隨諸衆生

心智珠。所聞所見各差別。文。

自性及受用變化。並等流佛德三十六。皆同自性身。文。

天王諸天子法身之性。諸凡夫聲聞辟支佛等。法身平等無差別。文。

釋迦如來。我滅度後。於惡世中。現大明神。廣度衆生。文。

天王如來。爲度衆生。上去下來。上從飛空天。下至大八州大日本伊勢度會郡宇治鄉五十鈴河上御鎮座。是秘密大乘法。入法界宮。自性三昧耶根本大毗盧遮那神變加持胎藏界。法性心殿入佛三昧耶法界。主妃主眼轉法輪所。八葉中臺真實覺王。金剛不壞大道場。周遍法界心所傳圖十三大院也。

密號。遍照金剛。

神體八咫鏡座。火珠所成玉。本有法身妙理也。亦名邊相殿座神。

左天手力男命。亦名摩闍利。寶號脣多摩尼尊。

神體八葉靈鏡。下八葉形。二重神寶。弓座。大刀座。

右拷幡豐秋津姬命。亦名慈悲心王。是群品母儀破攝政別宮荒祭神。亦名隨荒天子閻羅法王。所化神。天照荒魂神。名瀬織津比咩神。

天香具山命。金剛鈎菩薩。

上首

天鉢賣語命。金剛薩埵菩薩。

天太玉命。金剛王菩薩。

天兒屋命。金剛愛菩薩。

天櫛玉命。金剛喜菩薩。

天道根命。金剛宋菩薩

上首天神玉命。金剛寶菩薩。

天椹野命。金剛光菩薩。

天糠戶命。金剛幢菩薩。

天明玉命。金剛鐸菩薩

上首天村雲命。金剛芳菩薩。

天背男命。金剛法菩薩。

天御蔭命。金剛利菩薩。

天造日女命。金剛因菩薩。

天世手命。金剛語菩薩。

天斗麻彌命。金剛鈴菩薩

上首天背斗女命。金剛業菩薩。

天玉櫛彥命。金剛護菩薩。

天湯津彥命。金剛牙菩薩。

天神魂命。金剛掌菩薩。

天三降命。金剛喜菩薩。

天日神命。金剛髮菩薩。

天乳速命。金剛歌菩薩。

天八板彥命。金剛僻菩薩。

天活玉命。火天。

天小彥根命。水天。

天湯彥命。風天。

天表春命。地天。

天下春命。金剛燒香菩薩。

天月神命。金剛花菩薩。

天伊佐布魂命。金剛燈菩薩。

經曰。本軀盧舍那。久遠成正覺。爲度衆生故。  
示現大明神。

上天成光。謂天照大神也。

五十鈴天皇。國史第十一帝二十二大泊瀬稚武天皇廿一年丁巳十月朔。倭姬命教覺天。明

年戊午秋七月七日。以大佐々命奉布理留。三

十二神共奉神等。從神之若雷神。天之八重雲

四方仁薄靡天爲垣作蓋。從但波吉佐宮。遷幸

倭國宇太乃宮一宿。伊賀六穗宮二宿。遷幸渡

相沼本平尾。興于行宮天。七十四日。同九月十

七日。遷幸山田原之新殿。奉鎮座之以降。豐受

皇大神奉祭始。有別記。降化本緣如上。泊瀨朝倉宮取長

以上造之。豐受大神宮玉殿床下興之爲心柱。

三十二供奉神。及相殿四座正殿內中真光玉

三十七尊。五大輪中開自性輪。壇八秘曼荼羅

位。秘三密無相義。說自然自覺法。內外兩宮

太神等一所。無二無別。分外相於二宮。顯定惠

相應深意。實仁波不生二義也。五十鈴河者五輪

字。五大月輪々出五智水灑五穀眷五智塔婆。

限未來際。無盡奉仕。此二神始神主天益人等。

著略

各筭緩急存內人者藏觀想兩部通照如來。本

有作形文乃至平等法界。軀實相眞。如御正軀

十智圓滿之鏡也。爲髮長行者上々者耻々也。

耶々二所太神宮麗氣記

天照皇大神宮鎮座次第

天照皇大神。

大悲胎藏界八葉中臺。五佛。四菩薩。五大院

五尊。蓮華部院廿一尊。眷屬同。佛母院五尊。

薩埵院廿一尊。眷屬十四尊。虛空藏院廿尊。

蘇悉地院八尊。釋迦院四十一尊。文殊院二十

五尊。蓋障院九尊。地藏院九尊。四大四神等

二院二百二尊。大悲胎藏一曼荼羅中。有四百

十尊。表軀御形文也。

現軀四百。各々加諸別宮。我九億四萬三千七

百九十二神。上尊歸娑婆界。有大神力云々。

此國降臨時。先立鹿島香取二神。此國中興金剛寶山。金剛寶柱發阿耨多羅三藐三菩提心。金剛不壞自在王三摩耶形是也。金剛寶々柱長一丈六尺。徑八寸。廻二尺四寸。是過去十六丈佛長表也。內宮柱者。以垂仁天皇長摸八尺。約佛尺成五尺五寸。用檜檼。正殿大床下興之。當朝主與右先□靈形國璽奇瑞天御量柱中水穗國爲心柱所奉崇重也。中水穗國者大日世界宮。鑄字大悲智也。如雞子者是水珠也。是如意寶珠也。是佛果万德至極也。真如絕色待色。乃悟佛身自本無軀。以軀現之。事々理々始也。是神明具德。真理明珠靈鏡正軀也。或言一百餘部金剛乘教者。不越神明神通文。列尤云。釋云。此觀究竟名妙覺。猶居寂光妙土。非無明所感土万法悉不出法性。故三土即寂光也。釋云。豈離伽耶別求常寂。非寂光外別有娑婆文。故和光同塵居穢土。利衆生。內證全不動寂光之本土文。佛土離

三界。同法界湛然。平等三世常住神。應化世界交塵沙。寂然一軀。常住三世。兩宮亦如此。兩宮形文者大梵天。其形日神月神本妙藏摩尼珠也。從本垂跡故一切衆生父母神。無來無去形軀也。藏王菩薩言。天照大神最尊神。無比于天下諸社。大日靈尊照天下。無晝夜通內外無息。大日靈貴諸物不起。〔起等〕佛見法見。堅至最頂。橫遍十方。百億無數梵摩尼珠。百億無數天帝釋。百億無數諸天子。百千陁羅尼金剛藏。百千菩薩全身軀。百千万數諸佛身。塵數世界大導師。百大僧祇金剛壽無量邊大身量沙妙法身。薄伽梵上々下々混亡文。去々來々禪那定。一々如々同一軀。在々處々本垂跡。平等々々不二神。不二而二。々々不二尊。互有同一所。法性常寂光。過去前方便現外現在位不思議不可思議。一向皆無言。一生得自在。□外即天罰兩宮等知事。

行者云。再拜々々。寶喜跡交仁云大神也。

復有忉利天王。釋提恒因。大天梵王。摩醯首羅等諸大天王。及三十三天。無天子無量俱胝那庚多諸天。嫁女種々歌舞。一心供養。復有恒河沙數無量無數海。會衆。菩薩賢聖圍繞。說此大法。文。

同經下云。

爾時金剛手菩薩摩訶薩告諸大衆言。廣大之法。非我境界。是佛境界。我今承佛大威神力。略說諸佛境界。瑜伽秘密真寶妙法。大金剛界道場法。已我曾過去百千劫中。修諸願海。乃遇

〔原本闡在此間今隨便移置于前頁〕

大悲毗盧遮那如來。第一會中。得聞是法。文。

降臨次第麗氣記

二所大神宮麗氣記

蓋以去白鳳年。攀上金剛寶山。聞寶喜藏王如來三世常恒說者。從一威音玉如來以降。及于我等周天照皇大神御萬勅。

空海言。留如來三密。利衆生。留經卷如來語密。餘舍利如來身密。現神明如來意密也。所以者何。雖隱佛日西天。弘達磨東土諸佛。得機顯三身神明於仁。現利生故普門法界。昔空劫先興。空劫所化間。以無相爲神軀。九山八海中。以日月爲指南。佛法人法主者。以虛無神爲尊皇。是名大元尊神。葦原中國心王如來也。阿字原者阿字一點也。阿字五點阿伊字翳唵一也。其形如杵。佛法中金剛杵獨股金剛也。大日本國者此名也。獨股杵者大日如來三昧耶身也。持之名阿闍梨。阿闍梨者大日別名心字也。亦兩宮心柱也。

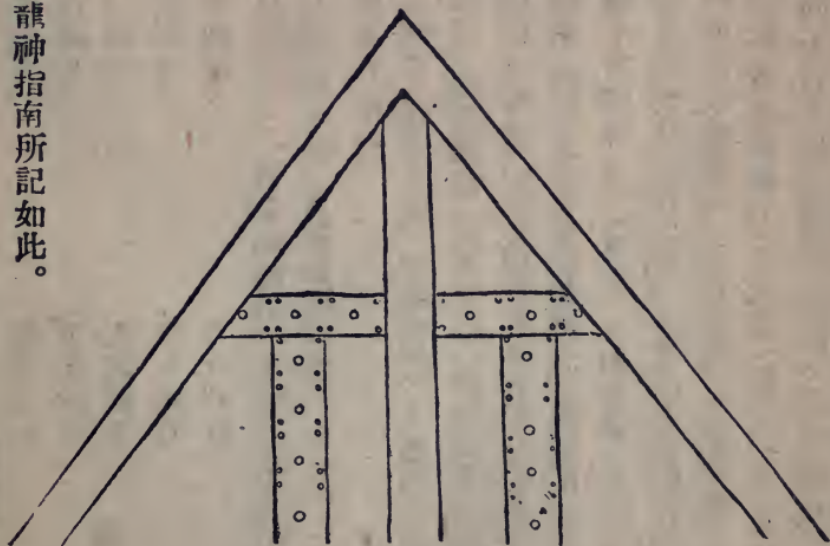
六

出微妙音。縉蓋幢幡。花鬘瓔珞。半滿月等。而爲嚴飾。光明照耀。遍於虛空。無數天仙。咸共稱讚。與大菩薩衆十六俱胝那庚多百千菩薩眷屬俱。其名曰金剛手菩薩。真王子。金剛藏菩薩。金剛號菩薩。金剛善哉菩薩。金剛胎菩薩。金剛威德菩薩。金剛幢菩薩。金剛笈菩薩。金剛眼菩薩。金剛受持菩薩。金剛輪菩薩。金剛語菩薩。金剛羯磨菩薩。金剛精進菩薩。金剛摧伏菩薩。金剛拳菩薩。如是等十六菩薩摩訶薩。一一各有一億那庚多百千菩薩。以爲眷屬。

復有四金剛天。其名曰金剛鈞天。金剛索天。金剛鏁天。金剛鉛天。如是等金剛天。一々各有一千金剛天爲眷屬俱。

復有四金剛天。其名曰金剛鈞天。金剛索天。金剛鏁天。金剛鉛天。如是等金剛天。一々各有一千金剛天爲眷屬俱。

依龍神指南所記如此。



襲津彥。

國仁反正尊。

國仁恭正尊。

大安足康尊。

大泊瀨稚武。

已上人皇廿二人者二十天垂跡也。天地人口決

天地人

天潛尾命。

地潛尾命。

火潛尾命。

石潛尾命。

天日尾命。

天月尾命。

天子尾命。

天破塔命。

天破仁命。

國加利命。

國加富命。

國加賀命。

愛護尾命。

解法尾命。

上法神尊。

中言神尊。

地鏡神尊。

千々神尊。

萬々神尊。

七尊。加四佛。又加相殿神也。

攝真實經云。

薄伽梵。妙善成就。金剛成德。三摩耶智。種々希有。最勝功德。於所作事。善巧成办。諸有情類種々願求。隨其所樂皆令滿足。大慈毗盧遮如來。體性常住。無始無終。三業堅固。猶若金剛十方諸佛。咸共尊重。一切菩薩。恭敬讚嘆。

時薄伽梵住妙高山頂。三十三天帝釋宮中。摩訶摩尼最勝樓閣。三世諸佛。常說法處。其地柔軟。如兜羅綿。白玉所成。色瑩珂雪。有妙樓閣。七寶莊嚴。寶鐸寶鈴。處々懸烈。微風吹動。

覺耳尾命。

下法神尊。

天鏡神尊。

百々神尊。

神天上地下次第麗氣記

降臨次第麗氣記

豐受皇大神。

于時大日本國天降淡路三上嶽。拏三十二大眷屬。從庚申年送春秋古止五十五万五千五百五十五年。

神璽本靈。

五智圓形御靈鏡。是云如意寶珠。

神躰如天帝釋。

神號。

天御中主尊。

寶號。

大慈毗盧遮那如來。

水火風空四智御靈鏡。

水。圓形。宮。

火。三角形。角宮。

風。半月形。風宮。

空。團圓形。多加社。

五智圓滿御靈鏡中形其品。已上相殿神鏡也。遷布倉宮。自丙申送年月五十六万六千六百

六十六年。

八輪島宮遷。戊申年積年五十七万七千七百七十七年。

八國嶽遷。庚申歲五十八万八千八百八十八年。

丹波乃國與謝之郡比沼山頂麻井原遷。壬申歲五十九万九千九百九十九年。

與佐宮遷。庚申六十一年千百十年。

活自入彥五十狹茅。

大足彥忍代別。

足仲彥。

氣長足姬尊。

大足大應彥。

大日足仁。

齋。

二十二年癸丑冬十二月廿八日。遷飯野高宮。

奉齋編懸障泥形屋。四ヶ年。

廿五年丙辰春三月。從飯野高宮。遷幸于伊蘇宮。令坐支。于時倭姬命。南山末見給止天。御宮處覓爾。奉戴天照大神天。宇久留土(御靈)天。御船仁奉天。過狹田坂手天。(求既呼)寒河爾御船留天。過相鹿瀨。瀧原。和比野。久園相。目亘野。積良山。澤路仁。向田(仁)奉于御船天。小濱(仁志)天。御水御饗奉天。二見濱見津仁御船留天。山末河內見廻給天。鹿乃見與利。家田々上宮遷幸支。爾時大田命參互。五十鈴之河上宮處仁禮祭倍(申勢)。即彼處仁往給天。甚喜給。

廿六年丁巳冬十月甲子。奉遷于天照太神於度遇五十鈴河土天御鎮座。

垂仁天皇。

治天下九十九歲。

陵在大和國管原伏見野中。

倭姬皇女移天上梵宮造如此

奉齋矣。

四十三年丙寅九月九日。遷倭國伊豆加志本宮。現釦坐。四年奉齋。

五十一年甲戌四月八日。遷木乃國奈久佐濱宮。河底岩上余瑠璃鉢座。三年奉齋。

五十四年丁丑十一月十一日。遷吉備國名方濱宮。神崎岩上殘水御壺坐。四年奉齋。

五十八年辛巳五月五日。遷倭彌和乃御室嶺上宮。留杉中圓輪靈鏡坐。二年奉齋。

六十年癸未二月十五日。遷于大和宇多秋志野宮。白坐上居靈鏡。四年奉齋。

六十四年丁亥霜月廿八日。遷幸伊賀國隱市守宮。雲霞中現靈鏡坐。二年奉齋。

六十七年己丑冬十二月一日。<sup>(大)</sup>遷于同國六穗宮。稻倉上居靈鏡。四年奉齋。

崇神天皇。<sup>陵在大和國城  
上郡山邊勾。</sup>治天下六十八年。

活目入彦五十狹茅天皇。纏向珠城宮。

即位元年癸巳夏四月四日。遷于伊賀國散都

美惠宮。八重雲聳圓滿靈鏡坐。二年奉齋。

四年乙未夏六月晦。遷淡海甲可日雲宮。雲成屏風又其上赤雲帶靈鏡坐。四年奉齋。

八年己亥秋七月七日。遷于同國坂田宮。千木高廣敷板上現靈鏡坐。二年奉齋。

十年辛丑秋八月一日。遷幸于美濃國伊久良河宮。御船形上案樓臺現神靈坐。四年奉齋。次遷于尾張國中島宮。聳雲垂錦蓋現神靈坐。兩鹿守護之。<sup>(鹿島香取  
兩社也)</sup>三箇月奉齋。

十四年乙巳秋九月一日。遷幸于伊勢國桑名野代宮。棕杜三株中現神靈坐。四年奉齋。

次鈴鹿奈具波志忍山爾神宮造奉天。遷神靈給。

六箇月奉齋。

十八年己酉夏四月十六日。遷于阿佐加藤方片桶宮。葛藤卷纏中升形上現神靈坐。四年奉

治天下七十六年。

大日本根子彦國牽天皇。

輕堺原宮。陵在大和劍池島上。

治天下五十七年。

稚日本根子彥太日天皇。

春日學川宮。陵在大和學河坂上

治天下六十年。

以往九帝者。帝與神同殿共床。故神物官物未

分別。然靈應冥感稍滂流。仍奉崇敬三種神光

神璽者。本有常住佛種也。大空三昧表文法界

躰身量也。

三果上立釩者。三世諸佛智躰降魔成道利劍  
也。法中謂三弁寶珠也。

寶山記云。

寶珠者。神璽異名。寶劍字也。以象兩躰也。亦  
文字起一之字也。是有十種形品。如本圖。

密語云。

獨股。金剛世界建立心王大日尊也。兩宮心御  
柱是也。勇猛忿怒執金剛神所持三昧耶形也。

金剛杵者。天瓊杵表躰也。亘天地無上下。自

空降雨。自地輸水。是天御中主尊所爲也。亦

兩宮降化通名也。

三果半月浮經者。葦葉形表也。法中云阿字。

阿字本有躰波月也。月形波三日月也。三日月  
與圓滿月水本性。々々水躰者月心水也。心水  
者爻字。々々月圓滿月合宿際也。

寶山記。

月與水。本性心水也。文。

御間城入彥五十瓊殖天皇。

大倭國磯城瑞籬宮。

即位六年己丑秋九月。倭國笠縫邑立磯城神  
籬。奉遷天照大神及草薙釩。令皇女豐鋤入姬  
奉齋。以往雖同殿共床。漸畏神靈。共住不安  
志天。別興神籬天後。石凝姥神裔天目一箇裔  
二氏。更鑄造鏡劍。以護身璽焉。踐祚日所獻之  
神璽鏡劍也。

三十九年壬戌三月三日。遷幸但波乃吉佐宮。  
雲聳現棟下坐。秋八月十八日作瑞籬。積四年

時三七清淨如本云也。二柱神化禍多故。女神

下々下男神上々上三十三天中入下四天之最

下天上之代。亘上下天然不動。無爲無导姿

也。

天照皇大神。女。

正哉吾勝々速天忍穗耳尊。男。

此二神一向主地底無二無別也。

天津彦々火瓊々杵尊。男。

治天下四十萬八千五百四十三歲。陵在日向國  
可愛山也。

彥火々出見尊。男。

治天下六十三萬七千八百九十二歲。陵在日向  
國高產出。

彥波瀬武鷦草葺不合尊。男。

治天下八十三萬六千四十二年。陵在日向  
吾平山。

此三柱尊。共天八重雲皆吉里中座也。天神地

神以上十七尊達者。十六大菩薩。國常立尊後

代身余給也。但如是神等者。男女難定。依時

應物。在々處々。成男成女。利益不可思議。一

心無念無相無作西平等々也。

神日本磐余彥天皇。

大倭國樞原宮號  
神武人皇始。

元年甲寅歲冬十月發向日本國也。東征

即位八年建都樞原。經營帝宅天。四方國平安

國止平久知食湧。天津璽乃鋤鏡乎捧持賜天稱辭

竟。治天下七十六年。

神渟名川耳天皇。

葛城高岡宮  
陵大和國桃花鳥田丘。

治天下三十三年。

磯城津彥玉手看天皇。

片鹽浮穴宮  
陵在大和國畝火西山。

治天下三十七年。

大日大彥秬友天皇。

御陰井田峠宮  
陵在同國畝火南山。

治天下三十四年。

觀松彥香殖稻天皇。

陵上池心宮  
陵脇上博多山。

治天下八十三年。

日本足彥國押人天皇。

室秋津島宮  
陵在大和國平丘上。

治天下百二年。

大日本根子彥太瓊天皇。

黑田蘆月宮  
陵片岡馬坂。

弁座。大慈毗盧遮那如來者。爰云國常立尊。亦云三世常住淨妙法身。

第二攝津國那爾輪里那爾輪仁天。二如意寶珠一所並居給云也。

第三阿波國桂之岩栖里々々々岩上。如雞子三弁座云也。

第四筑紫日向高千穗櫛觸之峯座。一書云。日向者日輪光明炎赫自余所炎座云也。高千穗者云妙高山異名也。爰云名良被天阿留也。櫛觸者依玉光明炎天草木皆于火。櫛字木患云也。觸光角蜀云也。此送星霜世代久々也。

國狹槌尊。

豐斟渟尊。

此三柱尊。其形寶珠座。直之于今神靈作鏡。

鏡者交儀互儀光儀。無相無爲軀也。

塗土煮尊。俗軀如常。形如圓。

沙土煮尊。女。

大苦邊尊。男。

大富道尊。女。

面足尊。男。

大戶之道尊。女。

惶根尊。女。

此七柱尊。雖交男女。無婚合儀。只軀能生也。

伊弉諾尊。男。

伊弉冉尊。女。

此二神時始婚合。男神言。上下來未世界悉且草木及万物情非情。一切衆生繼諸穀思。凡无<sup>ニ</sup>辽<sup>リ</sup>肉<sup>ア</sup>辽<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>弓<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>穴<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>弓<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>弓<sup>リ</sup>無元光明不決上上難上重濁元<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>可<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>身重出立夜盡<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>辽<sup>リ</sup>元<sup>リ</sup>死<sup>リ</sup>上瀨波荒。下瀨波穢。中瀨天上荒塩於去。中塩三度。次七度洗灌。如本座坐上々同下々同者良波爲一切衆生化禍

此五智種子者。梵王

動長代座也。

左右四座也。相殿及四十四鏡奉仕。筭當手御代物。仁可之多引以手算掌。

二宮神主等。大祭以下旬祭。宿下院。勿交散  
散者矣。

天曉地開。遷玉新殿。爲一切刹利。脩施同心  
如律令。

世界建立後。相分凡聖時。二梵王天地靈物授與天浮下子尊。與地出上子尊持。陽外現持。陰神內藏持。是名持金剛。爲引導衆生界分他

天照皇大神。

結八葉開花印。受印八葉印。

夫心柱者。元始皇帝御靈也。興于阿字心地。成鑊字正覺。不亂定惠一心儀。常住不變妙法座。自性清淨妙蓮段。間不生心理方寸神珠是也。

性心殿，乃处也。方仰慕矣。

神梵語麗氣記

諸別宮父處丸處。玆字梵王。父丸處三字相殿開示吾入佛知見。及諸神境卅二面。鑿二合。

神天上地下次第麗氣記

御代物勿摩正手。以上衣爲左立右奉仕文。  
神語曰。

薦耳劫數。無始無終。從妙高山頂。三十三天帝釋宮中摩訶摩尼。最勝樓閣高日國金剛寶山降。

地開天明。遷玉新殿。並數多照內外。不亘不

化。座大慈毗盧遮那如來者。國常立尊神靈玉三

賜也。二柱尊奉詔立於天浮雲之上。共計謂。有

一物若浮膏。其圓中有國乎。迺以天瓊杵天獨  
杵。探之。獲八葉滄海圖形。則投下其戈而固盡  
滄溟而引上之時。自矛末落垂適瀝之潮。凝結

爲島。名曰礮馭盧島矣。則以天瓊矛指下於礮

馭盧島之上。以爲國中之天柱也。天瓊杵謂真

如界變成金剛寶杵。々々變成風氣。々々轉成

神。々變成生。々轉成魂魄。々々轉成人軀。故

八葉蓮臺座自在安樂也。是如意赤玉德也。王狀元

神用化也。故瓊戈是天神地祇種子也。諸識心

王心源也。故杵尊大王皇孫尊授與尸棄大梵

光明大梵二天王。文。

諸佛正覺金剛杵。往古菩薩智法身。

樹下成道常說法。大日本國成鎮壇。

諸孔瓦瓦比伐瓦

諸孔瓦瓦比伐瓦

諸孔瓦瓦比伐瓦

諸孔瓦瓦比伐瓦

諸孔瓦瓦比伐瓦

此云大日本國。亦授五鏡。給五鏡者五輪。々々

者五智也。

諸孔瓦瓦比伐瓦

外宮々中々臺相殿神。五柱大神坐也。

諸孔瓦瓦比伐瓦

諸孔瓦瓦比伐瓦

內宮々中々臺相殿神。四柱大神坐也。神軀奉

仕。

諸孔瓦瓦比伐瓦

豐受皇大神。

諸孔瓦瓦比伐瓦

根本正覺印。

諸孔瓦瓦比伐瓦

唵嚩羅。合唵都錢。

此云唵字南無二字。唵嚩羅三字金剛。唵都二

字界。錢字大日。亦通翻云。唵字常歸命。諸孔

種神變。向上向下。二宮本誓。諸大別宮。各々平等。現在色樹森羅萬像。皆是神軀山頂山下。皆是神宮。如々本家。同軀遍照一生補處。發阿耨多羅三藐三菩提心矣。

萬鏡靈瑞麗氣記

神梵語麗氣記

稟和光靈威。修行諸波羅蜜。蒙諸佛通相。遊般若心宮。生大日本國。同大日如來乍被照。大日靈尊開心地蓮。被加持不動。與三世入法界大悲之門。磨正覺正知之鏡。坐一生補處宮。得金剛加持之法界身。湧哉神通秘傳。善哉佛法指南矣。聞神妙軀。天然無際。而不動法性之深理。南無萬像法身自樂之力用無邊也。兩宮本誓權化。

法報應等身。設利生方軌。雖然一身作故。三世一生而無來無去。常住不變也。一切衆生。本來薩埵。凡聖皆是神軀法性無明。本有形軀。過現

當諸佛冥合種々應身。化現明神。衛護三界也。凡法則神。々則法。々則僧。々則佛。々則人。々則神。々則通。々則利益。々者一切萬像。則佛身也。佛身則獨古。々々則心柱。々々即一切衆生身量。亦心御柱者。大日本國開闢獨古。金剛國璽境柱。水尾中國心御柱。天地和合本軀。生死自在本妙像。十方如來三昧耶形。一切衆生心神珠。以心爲主。々卽神主。神主神明應化故。神宮社司等爲先精進。奉供尊神。勿交穢惡矣。

清淨卽諸佛之本道。穢惡卽無明業因。自性清淨卽心上妙法。五穀精氣成大圓鏡智玉。々變成一切草木樹林。々々中有神尾坐也。生時始一。水下乳天。死時終一。水上乳地。故迷悟在心。文。

于時爲下化衆生。尸棄大梵天王令天御中主尊詔伊弉諾伊弉冉二柱尊曰。有豐葦原千五百秋瑞穗中津地。宜汝修之。賜天瓊戈而詔寄

諸佛同音。五智五阿不二妙駢也。

諸神同輪亦如是云々。

天瓊矛者獨古變成也。

天逆戈。大梵天王矛也。

天逆太刀。太梵天王也。

件神寶藏瀧祭仙宮者也。亦號常世鄉。是瀧宮。

三種神璽。

白銅鏡。梵言阿羅清美。神言直清身。

草薙劍。亦名天牟羅雲劍。是也。爲本名也。

八坂瓊曲玉。大日覺王寶珠也。

天神誓曰。天皇如八尺瓊之勾以曲妙御宇。且如白銅鏡以分明者。行山川海原。乃提神劍平天下。故万類神寶用以三種。爲神璽也。

神光神璽者。經于五立。無念無心。無陰陽。重如只治天下。以靈光陽理々旨。不以事代世。下第七葉時。始有婚合以降。始以事天下。於神明靈光成賞罰。大神威魂上下有四種。神變

以陰乳爲母。以陽貴爲父。下々來々。地神五代時。流坐護國守王。第六葉仁王始神武天王。漸々下光下神威々人無靈玉光。此時但神明以威光攝政仁聖。虛用德道通威勢。化成大神變。轉變威大道。契引神世。現威神力。得道得果。後出世成道。特學佛教成佛身。依神擁護。擇佛法可治僧寶。御言說給。無天不降種子。無地不戲孕。天地和合主。万物貴上契下。無生死。從本無始。一物無終。万物都不可測。涯際。權始起虛無幻化跡。四相幻野等。一度是非迷。一度是非神。冥應諸佛。擁護天皇。玉軀無動。如湯律磐邑久常盤堅盤爾。三世常住。四海淨證。天神地祇。平等々々。本覺慈悲。三際不可々得。兩宮鎮坐百大僧祇無量無數億。常住不變。真實本有。法界湛然。天然不生。法性不動。無邊形像御形。鎮圖種々神。是諸大梵王尸棄光明三十三天。一大梵王大日覺王四

萬鏡本緣神靈瑞氣記

大梵天宮天躰靈光。

一面大自在天王。心肝靈鏡。々々變成精光。精光中有五輪。各々移五色。成五智。々々變坐平等天照。名豐受皇大神。是云天御中主尊也。

一輪中在五輪。是天御中主尊。寶鏡三面。天鏡尊心月輪鏡。

一面。尸棄大梵天王寶鏡。

一面。光明大梵天王寶鏡。

一面。世界建立金剛日輪鏡。

一面。八咫鏡。八葉中在方圓五位象。是天照

皇太神御靈鏡。

一面。紀伊國那草郡日前宮神靈。內侍所前神座也。

件二面鏡者。八百八神達執天金山精金。奉鑄口像鏡也。

二面。无緣圓輪靈鏡。  
二面。切金方笏靈鏡。

件鏡四面。以天香山金。葺不合尊製作也。謂攝津國與播磨國合壠乃世爾志奉鑄之云々。

二面。聖武天皇寶鏡。是大梵天王兩眼化爲明鏡故。佛父佛母兩眼大日頂輪三面化現金鏡。豐受皇太神別宮多賀宮。坂下底津岩根爾志藏置也。

二面。大和姬命朝熊海上爾志奉鑄白銅鏡也。

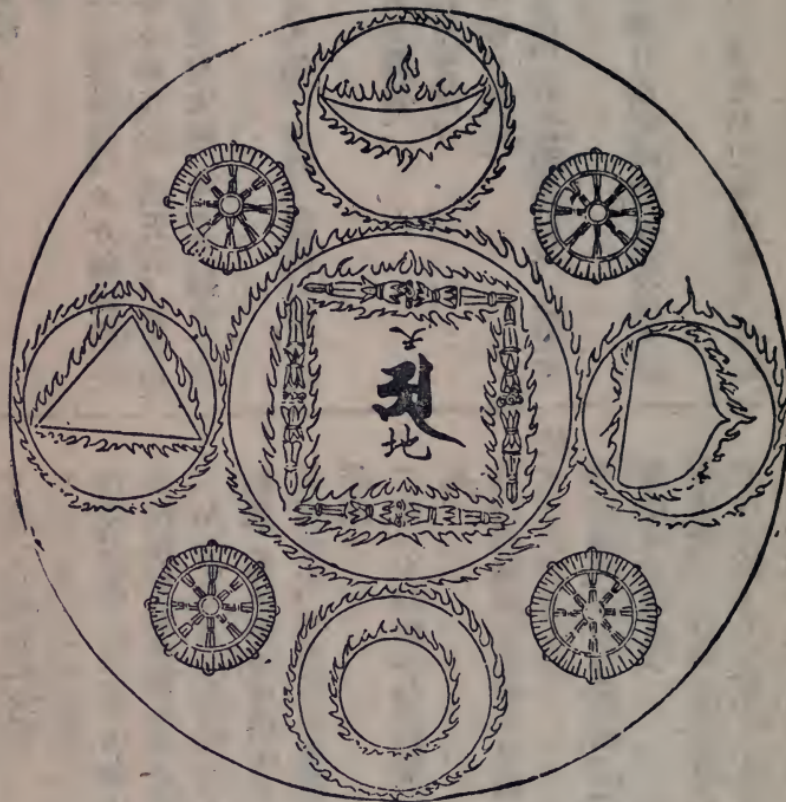
內侍所神鏡。崇神天皇御宇奉鑄也。以爲神靈也。

從大梵天宮流鈴。

應化神持金剛寶鈴也。化身說法音。表五十鈴宮處是其緣也。

獨古鈴。三古鈴。五古鈴。塔鈴。寶鈴。九古鈴。

十六古鈴。十八古鈴。龍頭鈴。佛頭鈴。凡金器中有音聲廿八口也。是一口同音。兩部同音。





神形注麗氣記

一輪中有九輪。廻地水火風空。各々三昧耶身也。神形深義在別記。

一鏡中有八葉。々々間有半三股。三八二十四與八葉輪。已上三十二神一鏡中住。無相無爲表形也。

一鏡中有五大月輪。々々間有八輻金剛輪。修生本有十六大菩薩。境界三十二尊。與五大月輪。三十七尊。無爲無導表軀也。九尊阿梨樹王如說法相。八葉佛菩薩利生方便。加持說法軀也。

一輪中四智鈴者。中央獨一法身玉靈神。說法利生標示也。

神軀如馬鳴菩薩乘白馬。左持日輪。右持斤。令量知一切衆生善惡二法。四大天童開天地苗種子。八大金剛神持白杖。御前申應音凶類。皆攝伏也。亦八金剛神後陳持三戟。降伏惡魔鬼神也。







大梵天王常恒說法。

入文授〔譯文〕男初度。乞至乞至。入文授與女後度  
大梵天王。是名金剛界大日。入文誦乞至乞至。  
衆生一心種子也。生佛不二神咒也。名詮自  
性明。乞至乞至。

下化俗跡者。當々持本鏡。尸棄大梵天王娑婆世  
界本主也。三十二梵衆大眷屬供奉。下化入新  
宮。授與已心法。降化時入文乞至乞至。授與  
女之初度。入文乞至乞至。授與男之後。度大  
梵天梵天王々。名胎藏界大日。定時誦乞至乞至。  
何。名詮自性明。乞至乞至。如是兩部一會和  
合。常住不變妙跡也。不可定前後。難分兩部。不  
二不思議。妙用三千。即一神籬也。〔已上天札。抄文也。〕

照天明地成天地寶。名寶喜藏王如來。照天  
地交數多。名天照大神。此亦云大日靈貴。

初以往御鎮座伍什鈴河也。五十鈴河者五

十鈴也。五十者五股鈴也。此五股者自天神

地祇及一切衆生不二妙軀也。日本主也。十方

無邊世界國土中大乘善根國也。於釋迦成道。

此國蒙大日金剛法界宮加持。乘化月氏國說

法利生文。

經云捨三界身命無介子間空文。

法起大王先靈神。名豐瑠部靈神。此神今紀伊

國那草郡日前宮國懸宮二柱尊中言王子後坐

神坐也。於高野山云高野大明神。於金峯山云

金精大明神。

鳴武神大明神。

百濟國耆闍大王四女也。日前宮者攝社神。祭

靈九月廿六日天下給也。酒壺七飛共以降。今

仁田中鳴神社前臥居。長一丈。或七尺。乍七

有于今人多見之云々。熊野有馬村坐無音  
神伊弉冉尊御後身也。

熊野橡樟日命。

天照太神第五葉第三御孫也。號熊野靈神也。

熊野權現。

日本國鎮西日子峯天降給。其軀八角水精石

坐也。

凡六十餘州大小神祇神號載先條訖。

神號麗氣記

三界表麗氣記

下化俗軀者當下持本鏡。光明大梵天王娑婆世  
界本主。天地開闢時。定清天。定濁地。以淨爲  
上。以穢爲下。定上下以降。有迷悟。有差別。立

有無見已法性法。爾道共自性光明。欲令知之。  
寶山記文已上  
聳梵王三十六人供奉神。下向娑婆世界。打鉢鳴  
鏡。廻道時聞聲知物。

月神。

十二神將。

藥師大眷屬。

十二土神。

衆生元神。土□部類神。

二十八宿。

佛部使者。一切如來奉仕。

二十八部衆。

蓮花部使者。觀音眷屬。

二十八使者。

羯磨部使者。別毗沙門眷屬。

二十八夜叉。

金剛部。五大尊眷屬。

二十八軍。

寶部使者。別八千譬軍荼利大眷屬。於十方世界現種々形像。度無量含識兼天地仁給也。

所奉崇敬大小尊神等。空中塵中一万三千七

百余社者。始高日國惣六十余州。在々所々天降給神達也。如是神守護三寶。依法樂顯利生。則稱讚開歡喜之眉。離三熱之苦。歸自性本宮給者也。

大日本國地靈神。

葛木乙峯一言主神。

葛木者。木仁葛卷合也。乙峯者。此木乙年成菓也。一言主者。菓食天人也。今笛吹大明神。金剛山下坂二上岩屋藏座也。

金剛山。

下坂。過去千佛中威音如來是也。爰云二上岩屋也。

同山。

中坂。金剛喜菩薩。〔大數〕今已貴神。此二柱尊和融

心成就產。法起大王至最頂峯。修行金剛寶柱。成金剛寶菩薩。今云寶喜菩薩。於金峯山名金剛藏王。化成伊弉諾伊弉冉二柱中御玉。

魂。

陰神濕化生神。潭瀨池底神。

魄。

陽神。一切山林。二階樓門三階樓閣中住居。

鬼。

牛馬等六畜。一切屍骨。怨靈咒咀神。

日。

日珠火珠所成。一切暖氣神。

月。

月鏡水珠所成。一切濕化神。

冥道。

日月所化神。七寶所成神。

天類。

惡類。

鬼道。

道祖神。

道辻神。道代神。  
山狗神。

木王神應音神。

山祇神。

山母神。松□精靈神。

五行神。

五智變作神。地五形也。

七星。

九曜。

衆生命魄。赤傘蓋。

三十六禽。

衆生命魄。白傘蓋。

十二大天。

胎藏界結界護法。

十二宮神。

如常。

十二月將神。

社稷神。

昧國地利神。皇帝踐祚祖神也。

天神。

七金山衆。

地祇。

國內神等。

垂跡。

影向神。下化神。化生神。

實迷神。

忘本覺理住一心。三昧支給。緣墮善惡。

實性神。

貴本覺理。遠離邪々。地座本有位。守護佛法

僧文。

事。

冥衆有。万事花也。同殿勸請時。一心神。法界

平等心神也。

理。

衆群方。十方世界稟實也。本有本性。依佛神  
加護。以念力留異念。在々所々顛倒神也。  
智。

船若。到彼岸無盡藏神。舟河海通光神。

牟。

文殊。八不々顛倒利鈇神。

相。

普賢。實相戲論色心和合神。

用。

觀音。九十五種邪道破一切音聲神。

實相神。

無邊法界。一切色相形精也。無相無爲遍一切

神。

虛空神。

本覺力用無邊際。佛經論大小乘等護法神。

靈。

一切鬼神忿怒。先靈蕙神。蕙仁神。

凡神陰陽太神等。五大龍百大龍王上首座面  
良者。如天帝釋梵王。以下在別記。

日本磐余彥天皇。

彥波瀬武鷗草葺不合尊第四子也。母曰玉依  
姬。海童之大女也。日本人皇始。天照太神五  
代孫也。庚午歲誕生云々。

天皇草創天基之日。任皇天之嚴命。齋八柱靈  
神。式爲鎮御魂神以來。上則合乾靈授國之  
德。下則弘皇孫養正之心。是神一德益滿四  
海。和光影普浮八州。能赦君臣上下。悉除八  
苦煩惱。天壞無窮。日月長久。夜守日護。恒幸

生坐誓言孔照也。故八百万神等之中。以八柱  
御魂神爲天皇玉脉。春秋二季齋祭也。惟魂元  
氣也。清氣上齋爲天神。濁氣沉下爲地祇。清  
濁之氣。通爲陰陽。爲五行。陰陽共生於万物  
之類。是水火精也。陽氣生。因以名魂爲心。故  
以安靜爲命。是道本也。神故名神魂也。陰氣

爲意爲性。故名精魄也。故祭八齋神靈。則世  
間苦樂皆是自在天神之作用。廣大慈悲之心。  
即續生之相真實而無畏。鎮座太元神地。如湯  
津石村長生不死之神慮。謹請再拜。國家幸甚。  
幸甚。

### 天地麗氣記

神號麗氣記

神大性。

太元祖神。

法界元初神。大地先王玉靈神。

天大廟神。

太一天御中主尊。櫛光天高皇產靈尊。

是天御中主尊尸棄大梵天王。此云大日如來。

地宗廟神。

大々日靈貴櫛淨天神。皇產靈神。是天照皇大  
神光明大梵天王。此云大日如來。

如是十種神財者。爲一切衆生受與之。如守眼睛  
魂魄。無二一心玉生。平等不二妙父也。一二三  
四五六七八九十者。一切衆生父母。天神地祇寶  
也。亦波瑠布由良々々。而布瑠部由良々々。由

良止布理部。

金剛寶山咒也。法中縛曰。羅駄都鑲阿尾羅吽欠  
阿縛羅併々。

允又又又復

波瑠布由良々々。

允又又又復

而布瑠部由良。

允又又又復

山良止布瑠部。

天照皇大神持寶鏡而祝之宣久。吾兒視此寶鏡。

當猶視吾可與同床共殿以爲齋鏡。寶祚之隆當  
與天壤無窮矣。則授八坂瓊曲玉及八咫鏡草薙  
鉤三種神財。永爲天璽地玉。天不言。地不言。自

永劫至永劫不變。荷負八咫瓊之勾玉及白銅鏡  
行山川海原。撓草薙釘腰平惡事。呼天兒屋根命  
所持金剛寶柱中誦色葉文爲淨事。如元令成給  
伏氣矣。

彥火々出見尊。

天津彥々火瓊々杵尊第二王子。母木花開耶  
姫。大山祇神女也。上奉物如左。

彥波瀬武鷗草葺不合尊。

彥火々出見尊太子。母豐玉姫。海童二女也。

奉渡如左。

凡天照太神天地大冥之時。現日月星辰像。照  
虛空之代。神足履地。而興于天瓊杵於豐葦原  
中國。上去下來而鑒六合。治天原耀天綏。皇  
孫杵獨王人壽八萬歲。時筑紫日向高千穗櫟  
觸之峯天降座以降。迄至于彥波瀬武鷗鷁草  
葺不合尊。終年三主。治百七十九万二千四百  
七十六歲也。

如安樂地。亦名大光明心殿。亦名法性心殿。亦名伊勢二所兩宮正殿者也。自性大三昧耶大梵宮殿表文也。

伊弉諾伊弉冉二神尊持左手金鏡。陰生。持右手銀鏡。陽生。名曰日天子。月天子。是一切衆生眼目座故。一切火氣變成日。一切水氣變成月。三

界建立日月是也。于時以瀛都鏡邊都鏡爲國璽尊靈。而日神月神自送于天宮而照六合給矣。

正哉吾勝々速日天忍穗耳尊。

天照大神捧八坂瓊曲玉。於大八州爲本靈鏡火珠所成神也。

天津彦々火瓊々杵尊。

天津彦々火瓊々杵尊娶天

皇天御中主神太子高皇產靈皇帝女栲幡豐秋津

姬命。生天津彦々火瓊々杵尊。謂高皇產靈尊者。爲豐葦原中津水穂國主玉光明天子也。

爾時八十柱諸神曰。中國初弊。天下尊無主。非

冥應者不能治之。誰神乎。神達曰。皇孫杵獨王也。可以尊此大神也。皇孫尊爲中國皇。三十三天之諸魔軍陣爲去所稱玄龍車。追真床之緣。錦衾八尺流大鏡。亦玉寶鈴草薙八握釤而壽之曰。嗟呴汝杵。敬奉吾壽。手抱流鈴以御無窮無念。爾祖吾在鏡中矣。

御餘寶十種神財者。

瀛都鏡一面。天字五輪形。

邊都鏡一面。豐受皇太神。

八握釤一柄。天村雲釤者。草

生玉一。如意寶珠。

死玉一。火珠。水珠。

足玉一。文字表。

道反玉一。木綿本源白。色中字表。

蛇比禮一枚。一字表。

蜂比禮一枚。二字表。

品物比禮一。冠寶。二字表。

青色者衆生果報寶珠。黑色者無明調伏寶珠。三  
神々葉。木國漂蕩。狀貌如鷄子。漸々万々時。一  
十々々時。有化生之神。乘浮經。此浮經者葦葉。  
今獨股金剛也。此國者。獨股金剛上生。成卜古  
成大日本州。此玉人罰時。橫成許時。下臥共時。  
立之。以本圖可得意。

泥土煮尊。毗婆尸如來。

沙土煮尊。尸棄如來。

大戶邊尊。毗葉羅如來。

大戶之道尊。狗留孫如來。

面足尊。狗那舍牟尼如來。

大富道尊。釋迦牟尼如來。

惶根尊。彌勒如來。

伊弉諾尊金剛界。俗軀男形。如馬鳴菩薩乘白馬  
手持斤。一切衆生善惡量之。伊弉冉尊胎藏界。  
俗軀女形。但如阿梨樹王乘荷葉說法利生。唯如  
釋迦如來權亘百千山川。實位大日本國。金剛寶  
山化。座兩宮心柱上。說周遍法界深理矣。  
側聞。本在以降。二界遍照如來。爲幽契所產一  
女三男。一女天照皇太神。地神始。玉靈々鏡大

日靈貴。端嚴美麗。座下轉神變。向下隨順。此時  
御氣都神與尸棄光天女交同會中。立上下法性。  
下々來々給。

光明大梵天王。尸棄大梵天王。一軀無二。誓願  
合掌。在上時功德無上。下化時功德無等々。神  
寶日出之時。二神大神豫結幽契。永治天下。言  
宣。肆或爲日爲月。永懸大空不落。照一四天下。  
與無量梵摩尼殿以降。建正覺正智。成真如智。建  
立三界。于時以清陽者爲天。以重濁者爲地。知  
曜與一二定後。以天爲神。以地爲仁。百億万劫  
間。九山八海無主時。第六天伊舍那魔化修羅毗  
遮那魔。醻修羅鳴動。忿怒無天下魂。此時遍照  
三明。月天子下成堅牢地神。國平思食事八十万  
劫。其後琉璃平地聚業塵。生五色地。漸草木生  
指花成真菓。々落成種子。々々變成有情。々々  
天子。開敷八葉蓮花。是名大空無相日輪。是名如

續群書類從卷第五十九

神祇部五十九

麗氣記

天地麗氣記

天神七葉者。過去七佛轉星天七星。地神五葉者。現在四佛。加增舍那爲五佛。化成地五行神。供奉十六葉大神大小尊神。賢劫十六尊也。憶昔在因地行菩薩道時。生千生万。從百葉重百世。亘千々守國神。坐下々守中神。仁王神賊戰具十種玉神鏡神本靈本覺。天國璽。地神印。百寶千寶。百大僧祇劫々數無量無數劫不變常住。三種神物餘置我五世時。以是爲尊重。相並可奉崇敬本御靈。金色如意寶珠爲淨菩提寶珠。是國常

立尊心神本有滿字御形文也。法中大毗盧遮那佛。此佛生身所五百執金剛神左右侍立。常恒三世衛護。此五百執金剛神。各有五百金剛神。各持<sub>伐折羅螺白枚</sub>無量般若肉無量<sub>達摩尼</sub>無量<sub>真陀摩尼</sub>無量<sub>阿彌陀</sub>無量<sub>無量</sub>百僧氏戰具無量<sub>摩尼々々摩訶摩尼</sub>無量<sub>鳴物</sub>等重々層縷。重々塲內。重々塲外。仙番々守之。星宿夜々座之。令付精進仁福。令蒙穢惡者罰。是名神之神。亦名天地鏡。或名辟鬼神。

國狹槌尊。毗盧舍那佛。

豐斟渟尊。盧舍那佛。



許ニ如形同宿シタリ。心地惡ト思テ。日吉ニ參籠シテ。此夏ヲ申ニ □ 現云。汝與此福貪着一旦之利養ニ。永可墮三惡世。汝先生無宿業。

今生一修善根。助□王是神□。汝本□所□次第テ。當時東向御□。日光ニ當ル。汝利生△。△分以了可以△不可祈今生夏。△

中向北。今向南。袖一々廻之。

一天台山住侶寶地□證真法印參籠。日吉之處。夢見西坂本也。△キ高僧ニ奉行合。談話二世之。申可遂其願。法印□此ハ誰ニテ渡給フゾト(問へ點)。我是日吉十禪師地藏井也。老母ノ現世ゾト申。□御氣色惡ク。今生ハ如幻イカデモ有ナント。後生ノ事ヲ申御氣△

一安藝嚴島利生事。

弘法大師參詣嚴島。△明神顯御形言。於二

世ニ事所□不可依汝所求云々。大師云。今生只如夢。□道心□可與給之。仍日々開發道心。修行所々靈場云々。

或上人參□社見備御□。命備供御祭。佛神御計疑□思處。夢示云。汝不可拒之。以此結緣。被生願所。令得脫也云々。

一上總國地頭者熊野師念有也。

上總國高瀧地頭ノ女熊野□之時。熊野□師念ニテ。下□行住聞様。此□ト云山中ニテクタ足唐國ヘ尋下□。ト云山中ニテクタビレテマドロミタリケルニ。彼女夏□縁ヲ以尋合テ。所求密言ヲトゲテ。剩男子ヲ□ウケ。兒十一歳ノ時。父手ヨリ其妻女筑紫所領得テ。下向ノ程ニ。船中ニテ取ハヤシテ。海ヘ落入テ。悲歎△。年快△。何時ノ夢ニ見△ヨル。□世間ノ定□ヲ覺テ。權現御方便以テ。亦本山ヘ坂テ。修△。遂往生云々。列子ガ三生夢

恨於太山踰躋。他國遂無序。尙不忌本鄉。三年

一度。□金峯葛木富士峯等。即護代々天皇。

但一言主明神□脱云々。件行者於大唐駆

□矣。所謂龍神夜叉乾闥婆阿修羅迦樓緊

那羅摩護羅天神也。此□ツトス。又須彌山四方

各有四鬼王。四角各二鬼神。上者各有二鬼神王

也。并是ヲ云廿八部神也。晝夜守護行者云々。

或物語云。昔巨勢〔釋然〕ノ大德ト云有驗僧有之。一

言主明神被繫縛給。讀心經奉法樂之。即繫縛

□タリ。而實有音云。三祇神□巨勢□小大

德ト云。□

寔ニ有之時。如元被□

仍一言主不奉法樂心經。

一三輪上人吉野參詣之時。或小家□女ユ、シ

ク音有之。尋之。其母此曉死去ノ爲。小女之間。

不得葬送事。悲之云々。上人□慈悲心葬送了。

不得參詣□路□遂給處。俄腰居不得返向。吉野

參ハ腰立了。仍遂參詣了。

一吉野權現對惠心僧都。御□深法權現御詫宣

云。和光同聖〔釋然〕久成故忘却深法云々。

一熱田明神不忌死人。

承久年中ニ大亂之比。性蓮房ト云聖之父。□

骨ヲ持テ詣高野山間。熱田社ヘ可參申□居

處。其前夜詫□女之。明日可得客人待之法味ア

リ。而性蓮房不參社壇。遙拜路頭。奉法施

處。御詫宣云。我天ヨリ降下吏ハ。爲哀万民

也。我ハ忌□只我前へ可來云々。

一桓舜僧都ト云者。企□社僧ヲ付給ヘ

カシ□

千石與札ヲ頂□下向之處。鳥居ノ□

ニ。老翁□引合テ。不回懸札ヲ□給者カナ

ト。頂札ハ被給ト見了。此□渡給テゾト

問ヘバ。我日吉ノ大明神也。□然年來同宿シ

タリ。何トナク物詣スルトテ。被追テ。或所人

間作之。行者迫一言主明神云。晝尙シ倦□  
夜御作之哉。早速可作渡。迫之神。于時一言主  
不□行者迫。□讒言於王宮□。優婆塞擬傾皇位  
云々。爰國主依宣旨。追捕行者。不□王令。依咒  
驗力。不被捕之。捕行者母被入獄。于時行者爲  
濟□母慈。至于獄門。自稱其名。被□。而藤原宮  
御宇文武天皇白鳳卅七年二月十日。被流遣伊  
豆大島。發行者晝隨王命故□孝順母。夜修  
行駿河國富士峯也。送日月者也。而一言主猶說  
申云。雖被流遣。不從王命。修行諸國ヲ。早速  
可教欽罪也云々。公家信用其讒□。遣於勅使於  
彼島。可被殺罪候由。白鳳五十二年十二月廿五  
日。即勅使到來彼島。與□於行者可切殺云々。  
欲□□時。拔刀雖向之。不拒勅條。度島居  
而氣後殺力□。左右肩及面背等觸三度御告。  
即返與使□云。今早可殺之云々。勅使受取其  
刀見之者有文。寫取紙見之。互於田上明神云

云。表文之。驚惶言上待天裁云々。勅使不切之。  
奏聞天皇。々々召博士令讀之。其文曰。天皇可  
慎哉。是非凡夫。□□住賢聖也。早免殺罪。速迎  
城都□等重可令主從云々。爰免殺罪。□欲  
也。尊聖之處。行者舍□□咒力纏。一言主明神  
以□寶九年辛丑正月一日。母子共一鉢。渡大  
唐。自爾以降。縛葛木一言主明神。辛苦未免  
讒言自在□。行者得怨讐而于今未免脫者  
也。件彼者。大唐國卅人仙人中第三仙人也。自  
在飛行之行者也。以何知之者。日本國御門。爲  
求法□道照大德渡大唐□時。催五百聖衆。請引  
新羅了。講法花之時。神佛每日集□田。其仙  
人中以和音□人來之。道照法師問云。以  
日本國□問誰人哉。仙人答。我是日本國大和  
州金峯萬城兩山并駿河富士峯等修行役優婆塞  
是也。道照從朝座下。禮拜喜悅。□回訊推讓交  
談云。我依有座衆生之心。渡來於此國。雖然含

汝。來擁護之。家有方示了。指西登宮隱居了。走付ノ猶奉拜之思トシテ夢覺□。所勞即平愈了。春日第四御殿。即十一面ニテ御坐。女躰ニテ御坐故也。其後行業不懈怠。往生申云々。

一解脫上人謂八幡宮精後生夏。

彼上人謂。八幡大井心祈請給ケル夢中永現シケルハ。我力□大神宮へ參リ可申云々。即夢中所示□大神宮へ參給程ニ。又夢見外宮南山ヲスク□給ニ。山頂へ小蓮花有之。開敷不同也。傍有人問其由云。此蓮花當社禰宜往生座也。已往生シタルハ開タリ。未開ハ經基禰宜可往生蓮花ニ云々。仍夢□後。〔後數〕彼經基尋合。彼屋ニ宿。金三兩仕出テ與之了。社壇子細問答之。祈精菴心云々。

リ。故勝利揭焉。

一葛木一言主明神石橋叟。

役優婆塞者。本是大和國葛上郡茅原鄉人也。今改姓成高賀茂氏。着藤衣。松葉爲食。卅餘年誦孔雀明王咒。難行苦行。大驗自在。駢聚一切鬼神。令駢仕。爰於金峯山葛木山峯西行。○於兩山□召集諸國之鬼神。令渡橋之時。金峯山藏王權現。乃勝咒力且作始之。〔前數〕葛木一言主明神又始作之。○行者□吾力尤醜陋之。○夜一吉野藏王權現夏。

欽明天皇御時。和泉國□中ニ大響音アリ。雷ノ如シ。耀申日ノ光ニ似タリ。天皇此ヲ聞食テ。大ニ驚給テ。此ヲ見給ニ。クスノ木ノ海ニ浮タルガ耀ナリト申。即此ヲ引上テ佛像ヲ造給フ。今ノ吉野光像權現是也云々。

一役ノ行者大峯ニテ行法ノ時。尺迦像ニ現。次彌勒像ニ現。後藏王ト現給フ。末代人心不信。皮翰息不淨。現忿怒ノ形□衆生之タマヘ

三島大明神。阿波國。伊豫國一宮。

櫛尾大明神二二。

菖崎宮。筑前國。

板權現二。

宇佐宮。豐前國。

高良社番。香椎宮。一□宗像。

柞原大菩薩。

轉後國。肥後國。一。

河上社。肥前國。日向國。

正八幡宮。大隅壹岐。各一。

八幡大菩薩。薩摩國。

對馬國。各一。

凡天下神祇三千一百卅二口。

九十二社。

三千六百卅一。

宮中卅六座。

畿内六百五十八座。諸

國三千四百卅一。

一神明祈現世夏。靈驗夏。興福寺修南院法印惠

曉一明碩德之。奉拜春日御本地願有テ。參籠社

壇之處。滿三七日之夜。大明神向後向顏拜見之。

歡申處口之來。我本常申現世夏口口口向面

一神明以法味增威光夏。

口思ナ口夢覺了。

住吉明神御詫宣云。昔神功皇后討新羅之時。我

一神明以法味增威光夏。

一神明以法味增威光夏。

吉明神御詫宣云。昔神功皇后討新羅之時。我

爲大將軍。日吉爲副將軍。次討將門之時。日吉爲大將軍。我成副將軍。此即近來世ニ盛天台宗。日吉威光倍增故也。

一神明納受慈悲覺夏。

三井寺ニ有二僧。一人利根聰敏無慈悲。一人無智惠有慈悲。而二人共受重病。或夜新羅明神有通夜者。而夢中ニ亦一人口白權現ニ。二人之中ニ何ヲ亦賜ヲ覽卜申。呼其僧名無慈悲僧汝ニト被仰ト思テ覺了。任不思議之亦。忿早朝二人ノ許ヘ相尋處。一人病今夜ヨリ平愈。一人今夜即他界シ云々。

一春日大明神擁護夏。

教快上人ハ。本ハ興福寺ノ僧也。遁世ノ後住小田原ニ。其後住高野山。常念極樂。願西方往生。行步不合期。所勞モ出來云々。常奉念春日權現。所勞平愈候由。祈誠之處。此夜夢。

端正如來立後ニ示云。汝ハ無情雖捨我。々不捨

財也。而彼女盜□□生々爲成怨之心。夫□彼

玉不返者。可□□命云々。爰大臣云。如意寶

珠。海中之寶玉。人中誰得之。寶□可奉返

之。我聞妙法蓮花經。聖□中□明珠玉

於彼社泔飯法花

ヲ上鶴書寫ノ。以八口僧誦讀云々。

壇云々。明神納受給。即雖末代勝利仰可

一大内裏官廳者。日本國諸神ヲ集テ。國ノ政成

給之。神祇官者是也。

一諸國一宮夏。  
日本者神國

賀茂大明神。山城國  
一宮。

平岡大明神。河內國  
一宮。

住吉大明神。攝津國  
一宮。

椿宮。

真清田大明神。尾張國一宮。  
熱田社三宮。

石鹿大菩薩。三河國  
一宮。

淺間大明神。駿河國  
一宮。

三島大明神。伊豆國  
甲斐國

八幡大菩薩。

相模國。上總國。

五口宮。武藏國。

鹿島社。常陸國。

新羅明神。坐三井寺。一宮。

安房國。

香取宮。下總國。

建部宮。近江國。

南宮社。美濃國。

竹生島權現。

二荒權現。下野國。

諭訪宮。南宮。信乃國。

上下宮。若狭國一宮。

水天井遠數明神。

拔鉢大明神。上野國。

鹽竈大明神。陸奥國。

氣比社。敦賀。

氣多社。能登國。

宣現大井。越後國一宮。

水天井。

栗鹿社。伯耆國。

吉備津宮。備前國。

城築宮。播磨國一宮。

石見國。隱岐。

各一宮也。

大社。出雲國。

吉備津宮。備後。

日向國懸。紀伊國。

三祖大明神。周防一宮。

讚岐。

士佐。

高賀茂大明神。

筑紫國等各宮。

阿波。

大和國一宮之城上郡大明神是也。日本紀云。雄細天皇八年甲辰二月。詔螺蠃曰。朕欲七  
月  
歎

一平野大明神。

見三諸岳神形。汝擒來自行從來。即昇彼岳。捉得大蛇。奉于天皇。々々暫見之。目精赫々。天皇

仁德天皇御宇垂迹給。文德天皇御時仁壽元年祭之。

大畏。掩目不見。入殿中令放之。仍改賜名爲雷

一大原野

神云々。相傳。其長高大之間。不能造社。以楣木爲社云々。是大蛇形也。

文德天皇仁壽元年二月二日上卯日祭之。一條院始御幸。

一丹生權現。  
川上之。又號兩御社

一石上。大和國添下郡坐。不留大明神也。

雨留 雨祈也。

大和國添下郡坐。

一貴布禱。本地不動。

天武天皇四年始祭之

本地觀音。橋大后嘉智子。

一龍田。延久二年後三條院御時祭之

自山僧中綱言如奉沙門任發願願也乞乞少也。一條御時爲公家祭之云々。

一廣田明神裏號西涼

松尾。本地賈婆沙佛

濟南宮吏三郎履

物語云。近來有一人聖人立宿松尾處。門前  
有一人老翁。フルイワナシテ居タリ。問其  
由。答云。我是松尾大明神也。久不嘗法味。不

物語云。閉院方大田冬藏公最愛息女。有病氣病物狂也。祈療醫道也。無其驗。以有驗僧令加持之處。靈氣出云。我是廣田大明神也。汝息女在我因位之時。如意寶珠枝之人中無上。

神爲眷屬。

一條院御宇始行幸。八月四日祭之云々。

一越前國白山權現者。元正天皇御宇靈龜二年。

始顯處建立也。

一越中國立山權現。文武天皇御宇大寶元年

始所建立也。相傳云。於立山狩人有之。熊射矢

ヲ射立追入出處。其熊乍立矢死了。見之皆金色

阿彌陀如來也。仍此山云立山權現也。顯現地獄

云々。

一熊野權現御史。

崇神天皇即位六十五年。始熊野權現出現給云  
云。

本宮。新宮。那智。謂之

所者母娘也。一所

神。

證誠殿。阿彌陀法休。西宮。女体。

已上謂之三所權現。

若王子。十一而女体。禪師。地藏。聖

法休。龍樹。

兒宮。童子休。小守。女体。聖觀音。十萬。女休。

童子休。

一万。普賢。

飛瀧權現。千手。毗沙門。

飛瀧權現。俗休。

崇神天皇御時。本宮始出。景行天皇御時。新

宮始出云々。

發心門。五休巫子。

祓殿。

一伊豆管根二所權現御史。

大管根權現。

孝照天皇御時。相摸伊豆駿河

三州ノ境ニ顯御座。

万

上人行

走湯權現。

孝靈天皇御時。垂跡於伊豆國那  
賀內給。管根伊豆二所權現奉崇也。武內大臣

所爲也云々。

一嚴島大明神。

推古天皇御宇十一月十一

時垂迹於安藝國

云々。平家氏神也。

一三輪大明神史。

上社三所。地藏。觀音。

中社。毗沙門。千手。

下社。如意輪。謂之五所。

命婦。小薄。黑尾。田中。大神。謂之使者也。稻荷。老翁ニ現。故謂之稻荷云々。後

三條院御時始行幸。祭始行之。七條人祭之。四月中卯日祭之。然後七條人食蒜云々。一日吉七社御夏。號山王權現。

俗正大宮。號大比叡。法宿井。御本地尺迦。

正一號二宮。花賣井。本地。地主。

八王子。千手。

十禪子。

謂之上七社

下八王子。虛空藏。

天王子宮。文珠。俗早尾。不動。

大行夏。毗沙門。

稻荷。氣比。女聖女。如意輪。

小禪師。龍樹。謂之中七社。

惡王子。愛染王。石瀧。弁才天。新行事。持國天。

劔宮。不動。牛御子。大威德。若宮。

護國。謂之下七社。

後三條院御時。延久二年十月廿六日始御幸。正月中申日祭之云々。

一誠訪井住吉大明神。

昔神功皇后責新羅之時。二神船ノトモヘニ立給テ。奉守護云々。其内一神ヲバ。信乃國諏訪郡ニ奉崇之。爲鎮護東國也。此號誠訪大明神也。一神ヲ攝津國住吉郡奉崇之。爲降伏異國之。神社奉向異國也。三社三重ナリ。是軍立。

一祇園御夏。號感神院。

牛頭天王。本地藥師。婆利采女。此八春日水屋

明神ヲ奉振云行幸歟。故春日末社也云々。

後三條院御時始

一北野天神御夏。

延喜ノ御時。菅丞相ト云賢臣アリ。時平ノ大臣ノ讒言ニヨリテ。被流罪西國之間。依發灵念。成火雷神。欲滅日本國之間。爲宥其憤。奉崇

神也。日藏傳我號大政威德天云々。八萬四千惡

即隱着岸之後。老翁又現云。此日本國在一勝地。我先到彼地鄉。申公家可建立一伽藍。我尙偏護神。○彼佛法云々。即今三井寺是也。鎮守即彼明神也。近江國三尾明神乘舉率屬示或人云。三井寺爲山門被燒失之時。寺僧參新羅明神申云。○自新新羅國來守護御ス。如性。誰爲消除也。多佛像。爲炭爐之條。神明御不覺也ト。クドキ申之時。夢示云。我不歎燒失。依此更有一人寺僧。可○井心也。是我祝也云々。井心ヲバ佛神祝思食夏。以可知之。

一三劍三鏡夏。

神武天皇即位第卅一年。始立秋津島名目。神祇傳有三劍三鏡。其三劍者。一在大和國布留社。一在尾張國熱田社。一在內裏。號此寶劍。國家御重寶也。三鏡者。一在伊勢大神宮。一者日前宮。一在內裏。此號內侍所云々。日本紀云。伊勢太神宮爲靜國。以兩若御遣打

三輪大明神。爲靈神故也。而兩若御三輪大明神御女極端正美ナルニ女目出テ。經數月。兩若御子中箭。即伊勢大神宮兩若御給箭之。以大明神御曾立了。即春日大明神三輪大明神頭切御。即其太刀ヲ寶劍ト云也。兩若御ヲバ。出雲國へ流給也。依之日本國諸神伊勢太神宮へ參給也。兩若御ハ大神宮之御子也云云。

一出雪大社ト申スハ。天照大神之御子素盞烏也。依政惡出雲國へ流給也。

一鏡造大明神者。天照大神爲國主後世。爲留御形。御正脉造給シ神ヲ。鏡造大明神ト云々。一熊野權現御夏。

崇神天皇即位第六十五年。始權現出現給云々。委細奧注了。

一稻荷社夏。

所御神。彌陀三尊云々。仲哀天皇。神功皇后。應神天皇垂迹。

一筑前筈崎宮者。即八幡大井之別宮也。傳聞。

埋戒定惠三筐。故謂之筈崎云々。爲防異國之來寇。垂跡於此地云々。昔新羅國。有罰討日本之心。相議曰。日本雖神明揭焉。定不過十地井之

誓。養一兒於高樓上。自始言語。精進潔齋。教秘密神咒。至七十靈驗不可測。渡日本。先令收

領諸神。至西府。縛諸神靈。入瓶中。欲收熱田

明神之時。此神爲劍。欲出。自印哭中。已欲逃

去之時。此僧以袈裟。被劍□□□諸神說咒欲

收領之時。宇佐宮而炳然昇天。咒力不及。僧到山陽道。於備後國。爲宇佐宮被蹴殺。其後漸々

出自瓶。爰知。此井非本地井。是十號之如來也。

本朝安寧。偏此八幡大井之威力也。

又傳教大師爲遂入唐求法。願於豐前國宇佐宮。

爲大井讀法花經給ケルニ。大井開御殿託宣

ス。吾久不聞法音。幸依聖人恩。聽此深法。即捧紫衣。施與大師。社司神官親見此衷。歡未曾有。

彼大井御衣。于今在叡山根本御經藏。烏羽法皇御臨幸之時。拜見此御衣云々。

一賀茂大明神御宴。四月中酉日□之云々。

上宮。稱別雷皇大神。御本地觀音。

大田社。上別雷御祖。

片岡社。

下宮。稱鴨內祖皇大神。鴨御祖社。

河合社。多々州下御祖。

欽明天皇御宇。舉國大風雨。人民損亡。下之賀茂崇也云々。仍立勅使。被始行祭。々日五穀成就。天下豐饒也。

一玉津島明神者。應神天皇真后衣通姬垂迹也。歌仙愛給神也。

一三井寺新羅明神宴。

一智證大師渡大唐國。受持佛法。還本朝。海中

老翁現船中云。我新羅國明神也。和尙受持佛法。至于慈寺出地。爲護持我所向來也。言已

光利生薩埵也云々。水室。

赤色袍

内院大刀  
小神惣五十一所之一

事主ハ不動

一

率河明神

尺迦束帶

後

參籠宇佐宮

一夏講讀般若經

誦秘密神咒

後

## 一八幡大菩薩御夏。

御父仲哀天皇ニ。御母神功皇后ニ。

仲哀御教ニヨリテ。新羅ヲ打ンガ爲ニ。軍兵ヲ

率シテ渡給ケルニ。ウミガ月ニ成給之間。石ヲ

取テ御袴ゴシニハサミテ。我歸リテ後生ント

誓給ケリ。即男ノ形ト成テ。高麗百濟三ヶ國ニ

テ。歸給テ後生給ケリ。應神天皇是也。

其皇子即八幡大井也。幼少之程。皇后御政ヲシ

テ。武内大臣ヲ御ウシロミトシ給ケリ。欽明

天皇御宇。初有託宣。顯坐於豐前國宇佐郡馬城

峰。元正天皇御宇養老四年。異國凶賊襲來

之時。於大隅日向境致合戰。祈申神宮之剋。數

万賊徒致害了。爲救生類。依示現。被行放生會

云々。廣幡八幡大神ニ。託宣云。吾名護國靈驗

咸神通自在井ト云。自此始云。八幡大井ト  
也。聖武天皇御宇。行教和尚入唐。歸朝給之。  
後。參籠宇佐宮。一夏講讀般若經。誦秘密神咒。  
納受法味。故自挑御寶帳。招寄和尚宣。汝爲我

誦念經呪染テ。心ニ冷ク思食。與汝共上洛。擁

護尺迦遺教ヲ。保護百王聖胤云々。二諦談話不

聞人之。和尚音ヲ人聞之。大井音ヲ人不聞之。  
兩三弟子云。大師無□參籠神社。癲狂病付

思セリ。○和尚綠衫衣袖上尺迦三尊顯現。凝信

心載頭頂。上洛途間。御物語不絕。大同二年丁

亥八月十七日。和尚本地ハ石清水房幸着。□行

教錄狀奏聞。降綸命令實檢之處。袖御正躰放

光。異香滿空。即以木工允橋朝臣。准字佐本宮。

於男山建立二所御殿。奉崇之了。五月騎射。八  
月放生。令爲恒例神夏。康和二年□三綵幡出自

御殿。垂宮飛揚。即應神天皇。神灵ニ。我朝

始書文字。代結繩之政。即始此御廟代云々。三

テ黒色ナル。偏國費ヲ思食故ニ。カツヲ木スク

ナル。表正直之相ニ。又物忌ウブ屋死亡共五

十日。生死輪轉惡給心ニ。

一春日大明神御夏。

一宮。東帶。武雷槌命。

常陸國 號鹿島大明神ニ。

御本地 釋迦。或不空羈索。

二宮。同。齊主命。

下總國 香取大明神。

御本地 藥師。又彌勒。

三宮。僧。天兒屋根命。

河内國 平岡大明神。

御本地 地藏。

四宮。女。相殿姬神。

伊勢大神宮 天照大神。

御本地 十一面。又大日。

已上四所權現。今云春日大明神。稱德天皇御

宇神護景雲二年戊申。常陸國鹿島宮ヨリ大

和國添上郡御笠山

乘白鹿。御共中

臣○臣殖栗秀行等。兩人。預神主成了。貞

信公記云。延喜十六年二月十日。起春日奉幣

始之了云々。若宮。

御本地 大聖子文珠。或十一面。又聖觀音。

第三□相殿無別御殿。保延已來造列殿云

云。

水屋

御本地 藥師。

本御社。太力雄神ニ。當山守護神。

御本地 不動明王。又虛空藏。

廿八所。勝手大明神。吉野藏王權現也。

南山守護神。

御本地 彌勒菩。

榎本。

御本地 多門天南山地主老

御

廊外。

惣春日山內諸神。內院。十六所。中院。八所。

外院十七所。合卅一社。皆是從大士垂迹和

文化十三年四月日

檢校保己一

類聚既驗抄神祇

注諸社本地等。分明依有其恐。薄墨ニ梗概書付了。

一天照太神戛。

或記云。昔大日本國未開闢之時。大海底ニ大日印有之。依之大神此所佛法可流布所也。初御鉢ヲ指入給ケルニ。其鉢滴如露凝結成國。此時第六天广王遙見之。此國佛法流布人手欲出離爲成障。尋降下ケルヲ。大神御覽ジテ以广王向テ。我三寶ノ名字ヲモ云バ也。汝ハトク、返上レト誘教給ケレバ。广王返上。依此誓約ニ。内心ニハ雖崇佛法。佛ヲバ立スクミ。經ヲバ染ガミ。僧ヲバ髮長。堂ヲバコリタキナンド云テ。三寶ノ名字ヲモ不云。僧ヲバ御殿近邊ヘ不寄

給也。凡太神宮ハ。本朝社庶神祇父母也。內宮胎藏界大日也。外宮金剛界大日也。國云大日本國是故也。內宮ハ胎藏四重万ダラヲ表故。玉垣水垣荒垣等四重也。八菜九尊故ニ八人女トテ八人在之。其故女官也。カツヲ木九有之云々。外宮ハ金剛界大日也。或ハ阿彌陀トモ申。五智五佛ニ像故。五人神樂人在之。陽故男也。素盞烏尊ト申即御子也。天津罪ヲ犯シテ國政惡ヲトガメ惡給テ。天岩戸ヲ閉テ天下常闇ニ成リ。八万御神達集リ悲給テ。大神ヲスカシ奉ガ爲。神樂ヲ奏庭火ヲタキテ。哥ヲウタヒ給ケリ。○此時岩戸ヲ出テ被御覽ケリ。太力雄尊イダキ付奉テ。岩戸ヲ封テ□不奉入云々。此時月日光明。面白云詞ハ此其時夏也。諸人歎喜明白ノ故也。日本紀云。垂仁天皇御時。太神宮始伊勢國五十鈴河ノ上ニ祝居奉ル。皇親神魯岐天照太神謐也。御名也。御殿カセ。御供タ、三杵ツキ。磯宮太神

輪神咒經ト云中ニ。午取白午玉塗觀自在菩薩足拜塗眼中所有病無不除差二邊塗之雙病悉得除愈矣ト云ヘバナリ。夫日本神社ノ牛玉トイヘルハ。牛獸旋毛玉フヲ愛ニ非ズ。神器ノ器ナレバ。生社ノ二字ヲ作爲ソ。牛玉ト

云稱タル也。生社ノ二字ニ產洲名ノ訓有。故

木神ノ御子ナレバ。其寄セ尋常ナルベカラズ。神代ノ昔。天孫ヲ下奉ントシテ。左右ニ添申サル、忍日來目ノニ神ノ摸タルコト也。仍手ニ弓ヲ取り。背ニ岩鞠ノ形アル。天神ノ外安置無益ノコトナルベシ。

ニ何社ノ彦子ト云義ヲ像テ。某神ノ冥助ヲ  
賴奉者也。然ニ寶珠形ノ璽ナド印捺フ不可  
然。古ノ遺風有ル宮社ニハ。今モ其社ノ下ノ  
土ヲ堀テ。水ニ解テカナタコナタニ一二三付  
ルコト也。是能生社ノ字義ヲ摸ト云ベシ。

祖神。

高皇魂。帝王祖。

神皇魂。祖。神主

津速魂。臣人

○  
祖臣人

件神。或ハ門闇神ト云。或ハ善神王ト云。或  
隨身ト云。或門客トモ云テ。由來コト不明レ  
バ。人々モ難心得ゾ。徒ニ過コト也。共ニ高

藏者也

如此。永々君ニ官奉ント誓玉ヒシヨリ。罪放  
サレテ異ユヘナケレバ。今人多我子ヲ愛シ  
テ。蠅聲神ノ惡キ行ヲ逃ト呪シテ。猛御神ノ  
奴トシテ。印ヲ付眞欣アリ。

右神祇拾遺一冊於攝州住吉社寫之尤可秘

屋宮田丸等是也。並坐更被誅。冤魂成癟。近代以來。疫病死亡甚衆。天下以爲。此灾御靈

之所生也。今茲春初。咳逆疫。百姓多斃。朝廷爲祈。至是修此會。以賽宿禱也。

向日明神本縁。

正一位向日神。

件神。々系圖。舊夏本紀等ニ。向日神ト云此也。日向其字似近ニ失テ。僞ヲ傳者ナリ。蓋

向日トハ。大歲神ノ子ニテ御座。此社ノ北ニ當テ。灰方ト云村ニ。大歲ノ御神鎮座ナレバ。尤不審クモナキコト也。

山崎神社。

酒解神社。

山崎神ト云ハ是也。大山祇ノ御神ニテ坐也。即今離宮ノ左ノ殿ニ鎮奉ル也。

阿蘇宮本縁。

本宮武磐龍命。亦ハ阿蘇津彥ト申ス。

姪大神。

阿蘇姫命。

國造神。

速甕玉命。神八井耳命之子。

建磐龍神ヲバ。文德天皇仁壽元年十一月ニ。

加階從二位ヲ授玉フ。姪太神ニハ。仁壽二

年二月從四位下ヲ授ケ。國造神。弘仁十四年ニ相並テ從四位下勳位五等ニ准ジ。仁明天

皇十四年丁卯。國造神又爲宮社。

日本八島。

淡路洲蘇峰。

日向霧島嶽。

大和金峰。

伊豫石槌山。

伯耆大山。

少產名  
伊豫塔  
日向霧島嶽。

大穴持  
伊豫石槌山。

伯耆大山。

大山祇

伊豫塔

伊國雲取。

伊豫石槌山。

伯耆大山。

大山祇

伊豫塔

伊豫塔  
伊國雲取。

伊豫石槌山。

伯耆大山。

大山祇

伊豫塔

伊豫石槌山。

伯耆大山。

大山祇

伊豫塔

伊豫塔

伊豫塔  
伊國雲取。

伊豫石槌山。

伯耆大山。

大山祇

伊豫塔

伊豫石槌山。

伯耆大山。

大山祇

伊豫塔

&lt;

憑ナルベシ。

高良神夏。

ル由。

八所御灵夏。

藤社。一品舍人親王。謚崇道盡敬天皇。

京極上御靈。一本云出崇道天皇。

光仁御子。吉備

公。

京極下御靈。

伊豫親王也。早良御子。

高野御靈。

藤原夫人。伊與御母。崇道天

下桂御靈。

皇。

木津御靈。

藤原廣嗣。

上桂御靈。

菅原天神。

下桂御靈。

橘逸勢。神鏡抄云。橘姓也。逸勢讀問佐名利。嵯峨天皇朝能書。

綏喜御靈。

文屋宮田丸。

右山城國ニ祭之。

筑前大分宮。

肥前千栗宮。

肥後藤崎宮。

薩摩新田宮。

大隅正八幡。

件五坐皆外國ナレバ。參詣モ便アシトテ。後

栢原御宇大永七年ニ。山城國小山庄ニ遷サ

件神ニ同名有テ。世人多誤ヲ傳フ。高良明神  
ト申奉ハ。武内宿禰ノ御夏也。高良垂明神玉坂野ト  
申奉ハ。神功皇后ノ三韓ヲ伐玉シ時。干満ノ  
二顆ヲ奉行シタル藤大臣連保之御夏也。後  
玉垂將軍右丞相ト申奉シナリ。即應神ノ御  
爲ニハ御皇子也。仍山城男山ニ遷奉ル日モ。  
玉垂ヲバ外院ニ安置申テ。下ノ高良ト御名  
ヲ申シ。赤子卅日ノ後ニハ。先此社ニ詣奉ル  
モ。カ、ル夏ノ由ナルベシ。又武内ヲバ上ノ  
高良ト名ケ奉ヌ。

五所八幡夏。

右山城國ニ祭之。

三代實錄云。清和天皇貞觀五年五月廿日。

於神泉苑修御靈會云々。所謂御靈者。崇道天

皇。伊與親王。藤原夫人。及觀察使橘逸勢。文

感神。

當社第一ノ秘傳タリ。口訣曰。艮下兌上。咸良少男素戔烏。兌少女稻田姫。咸感也。夫婦之道也。咸上兩角五四三身二初足。

山王號夏。

予先祖所考社記云。波母山明神。々代ノ昔ヨリ。小比叡峰ニ御座ノ帝基安泰ノ守護神ナレバ。數多ノ影向鎮座ノ中ニ。分テ此神ヲ山上ノ王トスト云義也。王トハ主之義。

辛琦社夏。

如別當。

件社ハ日吉大宮鎮坐ノ初。此松ニ金鏡ニ顯玉テ。二年計齋奉ル。後如別當導奉テ。山麓ニ殿作テ祭奉也者レバ。大宮ノ遙宮ニ准ゾ。別ニ子細有夏也。

北野天神。

地主天神。

菅原天神。地主ノ神也。其名同ゾ。其神別ナリ。

仁明天皇承和三年二月。爲遣唐使。祠於天神地祇於北野也。已上。此當社鎮坐ノ始ナルベシ。

同所菅原天神ニ。十號ト申奉ル夏有。世以不堪族并ニ卅ニ及バ。又輩ニハ。許授ノ夏無之。所謂好古。道良。道直。道實。道信。

廣幾。直道。道尙。實道。真直也。

蛭子夷夏。

件二神混ノ一神ト稱奉夏。尤不可也。蛭子ハ天照太神ノ弟タル夏。神紀ニ所載也。夷ト申奉ハ。別ニ一機ノ中ニ出現之神。即鹽士老翁ノ異名也。神代ノ昔。蛭子ヲ石樟船ニ乘テ放玉シ時。彼吟心憐玉テ。釣翁ノ匹夫ニ形作爲シ玉ヨリ。夷ト稱シ上ル夏也。然レバ貧苦無縁ノ族。室中ニ安置シテ拜ミ。此神ノ哀愍ヲ

リシヨリ。初世此二人ハ彼岩橋ノ化現ナリ  
ナド言傳タリ。

### 春日若宮。

### 若宮。

件神ハ垂跡ヲ記申モ憚有リ。四所神宮顯坐

已前ニ鎮坐シ玉フ御神体ニテ。殊ニハ天津  
日繼大社ニテ。四海ヲ治玉ヘル君。尊崇尋常  
ナラズ有ベキ更也。去レバ天照太神ノ勅ニ  
仕テ。此神ノ輔佐ト成玉ヘトテ。手力雄太玉  
ノ二神ヲ併祭夏。偏ニ古ノ神勅ヲ示ス。往々  
ニ天兒屋命御子天押雲命ナルニ依テ。若宮  
ト申ナド云ハ。甚其道ヲ不知ナルベシ。但河  
内國串庄ニ坐ス平岡明神ノ若宮ト申奉ハ。  
天兒屋命御子也。

當社傍六道ト云更。古老社家ノ申狀ハ。明神  
影向ノ御時。榊ノ枝ヲト定玉ニ。鹿駕シ三笠  
山ノ麓ヲ指テ來臨シ玉フ路ナレバ。鹿道ト

### 大黒神。

### 三輪大黒。

申奉シヲ。相通字ナレバ六ノ字ナド用來シ  
カ。此日ナリテ參道輩御手洗水ノ流ニ。石ヲ  
積水ヲ洒。亡魂ノ名ヲ呼更。口惜ニ非哉。

### 祇園感神院更。

當社大黒ヲ愛スルコト。近來ノ沙汰ナルベ  
シ。傳聞。正和ノ比。釋最澄作シ三面一軀ノ  
木像ヲ持來ゾ。神物トナラン更ヲ願テ安置  
シタリシガ。盲昧ノ族敬崇テ。明神ノ御垂跡  
ト稱シ奉也。抑一面一軀ノ尊形ハ。大國主ノ  
稻羽國八上姫ニ玉ハントテ。出立玉ヘル姿  
ヲ像テ。岱ヲ設ケ足下ニ米ヲ置コトハ。大工  
輔佐ノ神徳有ニ依テ也。其外身ニ著頭ニ蒙  
物。皆我國ノ姿容ナリ。彼佛ニ陷輩。天竺ニ  
稱ス大黒神天ト一物トスルコト。尤不可然  
更也。

頂戴シナド有シヲ。法師ノ沙汰シ奉砌ニ及デ。  
似タルヲ取替。神ヲ奉夏偏ニ我ノ辱タルベシ。

稻荷社本縁。

本殿。宇賀御魂。

父大地主素戔烏。母大山祇女  
大市姬。又豐宇氣傳有之。

第二殿。素戔烏尊。亦大祖神トモ云フ。

第三殿。大市姫。亦大宮命婦トモ云フ。

已上秘々中甚深莫也。

田中社。大己貴命。素戔烏尊ノ子ナリ。

四大神。五十猛命。大屋姫。振津姫。夏八十

神。四柱。

素戔烏尊ノ  
兒神ナリ。

岩本。住吉明神。

橋本。

弱明神。

已上二神ヲ加テ五坐ト稱ス。人皇八十九代  
龜山院弘長三年ニ告有テ。文永丙寅正月十  
六日本宮ニ併奉ル。  
上中下ノ三座ハ。元明帝和銅四年辛亥二月戊  
午日。三峯<sup>若狭翁見</sup>二出顯也。

客人。大歲神。

併田中社于今  
是獻一切鳥。

上御殿。中宇賀御魂。上伊弉諾。下伊弉並尊

ハ。三狐ノ由縁ニ依テ。本狐ヲ安置申也。  
二月初午ノ御祭會ハ。一本最深旨。アルヲヤ。和銅年中ニ  
山峯ニ顯形ノ時。偶二月初午ニ相當ヨリ。經  
來シ古ヲ慕テ。今ニ此日ヲ用テ。恒例ノ祭奠  
ト成奉也。

倉稻ノ縁ニ依テ。陶器黍粟等ヲ求テ第一ト  
ス。

賀茂岩本橋本々縁。

文化十三年四月 日 檢校保己一

瓊々杵。

日向千穗神社。

火々出見。

大隅桑原正八幡社。

葦不合。

日向宮崎住吉神社。

### 神祇拾遺

天神七代垂跡

國常立。

國狹槌。崇神御宇祭之。

豐國主。

但波與佐魚井社。  
淡海日吉八王子社。

隱岐國離火神社。

佐渡名覆神社。

美作參佐々花木社。

淡海犬上多賀神社。

出雲秋鹿佐陀神社。

地神五代垂跡。

伊勢度遇宇遲宮。

天照太神。

山背宇治木幡神社。

ノ腊等ヲ備申セシヲ。當役有緣ノ族申下テ

沙溝  
大苦邊。  
面足。  
惶根。

當社明神ノ御事。上代ハ平安城ノ北。鷹峯ノ東ニ降坐シテ。光仁天皇御宇天應元年。釋慶俊今ノ愛宕ノ靈地ヲ開移奉ル也。仍神役ニ仕奉ル禰宜。今ニ北山ノ麓居ヲトシテ。祭奠ノ日ノミ供奉シタテマツル。此後清和天皇御宇貞觀□十一月廿九日。從五位下除目申テ。從五

位ノ上階ニ預玉ヘリ。抑此社ニ詣奉輩ハ。楠木角黍ヲ粥テ。竈ノ傍ニ拂也。古城北ニ鎮坐ノ時。毎年ノ十一月ニ鎮火祭ノ夏有テ。諸人詣奉

ル。彼日青榼ヲ截テ四方ニ立圍テ。捺頭伏兎雜

奥御前。伊舍那美尊。

端御前。軻遇槌命也。

愛宕權現。

式丹波國桑田郡。

靈ノ領地ナリ。稻荷社ハ元明天皇御宇和銅年

中ニ始テ顯ル。今宮ノ社ハ一條院御宇長保三年ニ始テ祭ル。大人ノ四町マチノ御所ニモ。鎮守ト申テ社ノアレバ。其内ニテ生タラン人ハ。產神トコソ崇敬イタスベキ。氏神氏子ノ義古

來無其沙汰。文盲ナル青女ナドノ申シアルヘ

夏ヲ。上ザマノ人聞食テ。其ヲ本説トスルゾ

口惜キ次第也。殊更山城ノ國愛宕郡ニテ生レタラン人ハ。賀茂大明神ノ御氏子勿論也。賀茂

大明神ハ山城一國ノ總社ニテ坐セバ。年中ニ一度ナリトモ。社參ヲイタシ。毎日一度ハ北方ニ向テ。祈念ヲモ可被申者也。但是ハ山城一國ノ夏也。餘ノ國ニテハ。其國々ノ總社ヲ可尊敬也。又四姓ノ氏神トハ。日本武尊ハ源氏ノ神也。仲哀天皇ハ平氏ノ神也。天兒屋命ハ藤氏ノ神也。仁明天皇ノ母后ハ橘氏ノ神也。是四姓ノ氏神也。又應神天皇ハ高階氏ノ神。仁德天皇ハ

大江氏ノ神。餘氏ハ畧之。

右一卷之書ハ。吾家之秘極也。自今以後。生世々。子々孫々。八十聯綿必胤此職。永宜爲龜鏡。不道不義之仁。不可電見。況於他人乎。

傳聞。文明年中。卜部平麿廿一代末孫。有稱卜

部兼邦之人。天兒屋命四十八世末孫。一二云。兼名庶子也。兼

邦住吉田山。家學神道。善和哥。撰集神道百首

哥抄二冊。神祇正宗一冊。並同文意焉。或說正

宗氏神氏子章頭筆。兼名曰。據此文。以正宗爲

兼名平麿二十代末孫兼富嫡男也。述作。且三十番神章下。謂當家

二十代先祖日良麿。闕一字爲本據。然而兼右嫡流不用正宗文意不可也。猶得後學之正云爾。以

小倉少將殿書寫畢。

天正三年九月 正議大夫大中臣在判

右神祇正宗一冊於攝州住吉社寫之尤可秘藏者也。

怠。當明聰。於神代者。人心清淨而正真也。故無

諸罪咎。然從地神末。万民心穢。故根國底國吟。

依之西天真人變天照太神。隨機說法。彼語爲來  
故。神明止託宣。讓如來化神說託。此神託宣。化  
導讓西教。彼佛經文利益顯神明矣。八幡神請佛  
禪師。令此國來。日吉神勸智証大師入唐。皆爲

佛法通也。神能如此皈佛。慈覺大師曰。雖神應

迹國而大日本國。故號曰日本。亦有旨哉。夫天  
竺者。則外道六師交起。提婆之逆。瑠璃之佛在  
也。尙然。况佛後震旦佛氏纔三教之一齒シ。互  
ニ相奪フ。三武廢教。又未免其教。吾國則王承

神承佛。三即一而此外無他。太子生神國。爲皇

子四十九年。所修之行無一不佛更。爾來人皇四

十五代聖武帝。五十六代 清和帝。五十九代宇

多帝。同是吾國明天子ニメ。讓位出家ス。國王

如此。從將相以來至士民。无男无女。其髮ヲ薙  
唱南無爲口實。不圖栗散地。却渴代覩後過去久

遠風矣。

法性神有覺神之吏。

法性神者。法神如來同牀ニシテ。今ノ宗廟ノ內  
證是也。此神ニ本地垂跡ノニツヲ不立也。有覺  
ノ神者。諸護現ノ本誓。佛菩薩ノ本ヲ隱シテ。  
萬神ト顯シ在スヲ云也。

權者神寶神之吏。

天照太神八幡大菩薩等。神ノ佛トテ。衆生ヲ利  
益スルヲ。權現權者ノ神ト云也。寶神ト云ハ。  
牛馬等死シテ。其靈祟ヲナスヲ云也。

氏神氏子之吏。

兼名曰。總テ社司タル人ノ云吏也。假令此ヨリ  
其境マデハ。祇園ノ氏子。或稻荷ノ氏子。或御  
灵ノ氏子。或ハ今宮ノ氏子ナド、云。更ニ無本  
據也。祇園ノ社ハ。清和天皇ノ御宇貞觀年中ニ  
勸請ナレバ。下京ハ祇園ノ領地也。御灵社ハ朱  
雀院ノ御宇天慶二年ニ勸請ナレバ。上京ハ御

了。

兩部習合之神道之変。

是ハ弘法大師ノ行レタル真言ニテ。元來宗源ノ神道ニ合スル也。金剛界胎藏界ノ兩部ヲ神道ニ習合シ。又ハ一ノ明神ト立ハ。一社ニモ内外アリ。明ノ字ハ日月ト書イハレナリ。

本地垂跡之変。

人皇五十二代嵯峨天皇御宇弘仁以來顯ル也。佛教ニハ佛ヲ爲本地。神ヲ爲垂跡。神道ニハ本地即垂跡也。今即本地ト知之也。假令天照太神ヲ爲本地。伊勢太神宮ヲ爲垂跡。伊弉諾ヲ爲本地。熊野權現ヲ如爲垂跡。然レバ佛知ノ内証云ヘバ。即チ神道ノ根源ニ不異者也。

神明之利生讓佛陀変。

人皇三十代欽明天皇御宇ニ。佛教始來ル。既而聖德太子始テ於日本法花勝鬘ノ經ヲ講ズルニ。雨花於光聳動四衆。此太子ト云ハ。昔在天

竺爲勝鬘夫人。親金口說聞。後生震旦爲南岳大師。密承達磨之誨。來化度我國。託胎始自稱救世菩薩欽明神絲用聖子。而推古天皇輔政儲君ノ位居。寰中不令塞。外化不征從。或時烏駒ニ乘テ。虛空ヲ走テ士峯ノ雪ヲ凌ギ。或時青龍ニ駕ノ。大津ニ横テ衡岳ノ雲ニ入ル。皆出於思議之表。所謂救世現神力乎。上宮太子遊片岡。逢達磨。見其飢臥。推衣々之。磨乃逝。空棺留衣。太子持其衣服。聖主思深シ。然則ハ三十一字ノ和歌亦以テ傳法ノ偈ニ擬スベシ。吁佛法東漸。祖師西來。太子皆爲之地乎。凡此國諸神。皆垂跡也。北野天神曰。此國者普賢龍樹流傳密教地也。法花曰。諸佛救世者。住於大神通。爲悅衆生故。現無量神力矣。傳聞。熊野權現之神。就六万余言中。特舉此偈。解脱上人其意言不待而可知矣。人皇十一代垂仁天皇二十六年十一月卯日新嘗ノ夜。天照太神倭姫ニ託シテ曰。名謹无

廿五日 氣比大明神。

四日人皇十四代仲哀天皇也。

五日廿六日 氣多大明神。

六日天活玉命也。

七日廿七日 鹿島大明神。

內裏爲守護。三十二神。內侍所ニ勸請也。三十番神ノ事ハ。人皇六十四代圓融院御宇ニ勸請也。以出現ノ次第書之。其位不同也。法花三十番神トハ。同神ニシテ其日相替ル也。以朱日付スル也。

廿八日廿八日 北野大明神。

是天滿大自在天神也。此神實迷ノ神トテ除ントアリシニ。梵天ヨリ瑞相アリテ。三十番神ノ中ニ入奉ラル、ト申ス也。東間中將殿。中間菅丞相。西間吉祥天女。

廿九日廿九日 江文大明神。

是ハ倉稻魂命ノ化神也。

三十日三十日 貴船大明神。

實ハ船玉命ノ化神也。秘說龍神也。

已上毎月三十日ノ守護神也。

人皇七十二代白河院延久五年癸丑。阿闍梨傳灯大法師釋良正。爲如法經守護。請三十神。又日蓮宗ニ三十神ヲ申夏。人皇八十九代龜山院弘長元年二月九日ニ。法花ノ行者日蓮法師吉田ニ入來ス。依神領武州岡田御厨代官益行口入。去々年以來。連々通達了。此法師立妙經時節。現當法門作書籍。名安國論。顯學無双之人云々。神代降臨三十二神名號之夏。懇望之間。舊冬兼益注之遣之。件ノ神號字訓讀様。爲傳授。今日來臨。此更神道行法之秘夏也。於凡人者。輒不相傳之義也。然ルニ此法師。極一代藏經。才學頗異人間。不涉思惟。令授與件秘訓等

廿五日  
十六日 赤山大明神。

比叡山西坂ニ。求法ノタメニ。素盞嗚尊ヲ慈覺

廿六日  
大師所建也。

十七日 建部大明神。

是ハ伊弉諾尊子玉屋也。一名天明玉命。人皇四

十代天武天皇白鳳四年勸請之也。

十八日 三山大明神。天世平命也。イ

廿七日 今ノ多賀大明神。本地ハ伊弉諾尊也。人皇七代

孝靈天皇六年ニ出現坐。

十九日 兵主大明神。

大國主命也。大己貴命ノ異名也。人皇三十代欽

明天皇御宇ニ鎮座。秘說ニ曰ク。天照太神也。

廿八日 苗鹿大明神。

天太玉命也。化老翁鹿負苗出現。故名ク。人皇

卅九代天智天皇七年營社。

廿九日 吉備大明神。伊岐志迹保命也。

人皇第七孝靈天皇ノ御子彦五十芹命。亦ノ名

ハ吉備津彥命是也。人皇三十四代推古天皇御  
字元年ニ出現坐。

廿二日 然既勢田大明神。

人皇十四代仲哀天皇父日本武尊。是即天村雲  
劍之化現。

廿三日 謹方大明神。

大己貴命ノ二男建御名方命。此國ヲ天孫ニ渡  
ス間敷ト有シ程ニ。經津主神岐ノ神ヲシテ逐  
シム程ニ。信濃國ノ謹方マヂニゲ玉フヲ。追ツ

メラレテ。サラバ謹方ノ郡バカリナリトモ。父

母ヨリ譲得タル在處ニシテイロハンズレバ。

我モ天孫ノ降臨ヲ領掌申サントアリシ程ニ。

經津主ノ神サラバトテ。此郡ヲ附與アリ。今ノ

謹方大明神是也。舊夏紀意如此。

廿四日 廣田大明神。五位一人勅使一前。

攝津國武庫郡濱南鎮座。號西宮。夷三郎殿。伊  
弉諾尊ノ三男蛭兒ナリ。

人皇四十三代元明天皇和銅年中ニ始出現。一  
云。弘法大師入唐ノ時。御供被申由云々。伊奈  
利ノ禰宜祝部等ハ秦氏ノ者也。

十四日 住吉大明神。五位一人勅使。  
十四日 四前或一。

號高貴德王大菩薩。號菩薩時ニ。魚鳥ヲ神供ニ  
不備。餘神倣之。四處也。第一天照太神。第二  
二宇佐明神。第三底筒中筒表筒。第四神功  
皇后。人皇十五代神功皇后十一年ニ。住吉神云  
廿四日顯而國賊皆伏之云々。神代底中表筒命也。

十五日 祇園大明神。

三社也。西ノ間ハ稻田姫ノ垂跡。波利女少將井  
トモ號。少將井ト申スハ。昔少將井ノ尼トテ。哥  
人此所ニ有之。其園ニ井アリ。彼井ノ上ニ神輿  
ヲ昇置祭リシヨリ。世俗彼王子ノ御輿ノ名ト  
セリ。實ハ夏代主命也。夏代主。素盞鳴尊出雲  
國篠川上ニテ手摩乳足摩乳ニ稻田姫ヲ請玉  
ヒ。后ニ備ヘ。數々ノ御子ヲ生マス。第一ノ子

夷代主命。第二ノ子大己貴命。三輪大明神也。第三ノ  
子葛城一言主神。鷦明神也。中ノ間ハ祇園牛頭天王。  
大政所ト號ス。東ノ間蛇毒氣神。沙竭羅龍王ノ  
女也。人皇五十六代清和天皇貞觀十八年ニ。疫  
神作出來。万人發病。當家二十一代先祖日良磨。  
洛中ノ男女ヲ將テ。六月七日ニ疫神ヲ神泉苑  
へ送リアリ。其次ノ年又疫神出來ホドニ。百姓  
神輿ヲ神泉苑ニ送リシヨリ。爾來年々六月七  
日ニ祭之。號祇園會ト也。其神輿ヲ置所ヲ八坂  
ノ鄉感神院ト云寺也。是ヲ祇園ト云也。然レバ  
神殿モナカリシ程ニ。攝家ノ總ノ先祖昭宣公  
ノ御殿ヲマイラセテ。其ヲ神殿トス。後天皇號  
ヲ授ケ玉フ也。然問。今ニ祇園ハ神社ヅクリニ  
アラズ。唯尋常ノ家ヅクリ也。素盞鳴尊ヲバ上  
古ヨリ日本ニハ終无勸請。人皇六十四代圓融  
院天祿元年六月十四日ニ始テ御靈會アリ。今  
ニ至テ執行セラル、儀也。

所ニハ。相殿トテ必ズ春日大明神坐ス也。今ニ

至ルマデ。帝王ノ后ニハ。藤氏ノ人アルベキ夏

也。尤君臣ノ約。

神代ヨリ如此。第四神殿ハ

天照太神ナリ。姫神名相ト號。殿已上四所明神ト申ス。

人皇四十八代稱德天皇神護景雲二年ニ。常陸

國鹿島ヨリ。大和國春日山ニ移リ坐ス。時ニ白

鹿ノ背ニノリ玉フニ。現日輪正月九日ニ御笠

山ニ遷御ナル。此神ハ社稷ノ神トシテ。相殿ニ

坐シヨリ以來。宗廟ノ神ノ御後見ニテ。朝家ヲ

守護シ王フ。神護景雲ノ比大織冠淡海公ヨリ

天下補佐ノ臣相續テ。末代今ノ世マデモ繁昌

諸家ニ超過ス。今ノ五攝家ノ祖也。吾朝ヲバ

藤根國ト號ス。是即鹿島明神金輪際ヨリ生ジ

タル御座ノ石ヲ柱ト作テ。藤根ニテ日本國ヲ

ツナギ玉フト云々。四所明神ト申スハ。豐葦原

ノ主ニ乞玉フニ。五神ヲ副奉テ降臨アル時。其

第一ノ神ニテ坐ス也。

七日 平野大明神。

五所。人皇五十代桓武天皇延暦年ニ立。第一日

本武尊。源氏 第二仲哀天皇。平氏 神 第三應神天

皇。高階氏神 第四仁德天皇。大江氏神 第五天穗日神。

神代ノ神。天照大神ノ御子也。有四姓氏神中

原清原。菅原。參議一人。五位一人。四前。

八日 大比睿大明神。

大己貴命也。日吉大宮也。

九日 小比睿大明神。

國常立尊也。日吉二宮也。

十日 聖真子大明神。

地神第二天忍穗耳尊也。

十一日 客人大明神。

伊弉冉尊白山權現也。日本紀云。伊弉冉尊女薦前媛命。

十二日 八玉子大明神。

天神第二國狹槌尊也。八人ノ子ヲ引率而影向。故名八王子。

十三日 稲荷大明神。賀茂氏四位一  
人勅使一前。

母モ亦同時ニ上天。今ノ賀茂ノ中祠ハ。昔爲田

中時ニ。田主已ニ播釋數畝。其苗俄カニ變ノ成  
楓樹。母氏降樹下爲神。今ノ賀茂ノ中宮是也。

兒又降爲神。賀茂ノ上宮是也。外祖父ノ名ニ因  
テ。賀茂別雷命ト號ス。今謂丹塗矢。乙訓社是

也。父雷命即松尾明神也。建角見命ハ。丹波伊  
賀古夜日賣三柱ノ神。蓼倉ノ里三井ノ社ニ在

ス。今接ズルニ。智証入唐ノ坂朝ノ日。新羅國  
ノ舟中ニテ神現ズル。□今新羅大明神也。兄玉  
依日子ハ。今賀茂ノ縣主御遠祖也。其祀ノ日乘  
馬矣。此神天降坐テ。賀茂縣鎮坐矣。

四日 松尾大明神。使二前

神名帳曰。山城國乙訓郡坐火雷神社。即丹塗矢  
化神也。

五日 大原野大明神。春日大明神。

人皇五十四代仁明天皇御宇嘉祥三年。爲王城  
守護。閑院左府冬嗣公由沙汰勸請之。

六日 春日大明神。

四所。第一ノ神殿ハ常陸國鹿島明神也。武甕  
槌ト號ス。人皇第一神武天皇中津國ヲ征ゲン  
トシ玉フ時。天皇御夢ニ。武甕槌ト國征玉ヒシ  
部靈ト云劍ヲ得玉ヒテ。遂伐ガタカリシ長髓  
彦ヲ征玉フ。其後異朝ノ敵ヲホロボシ玉ヒシ  
モ。此神ヲ先トシテ。諸神ヲ進發セシム。申三  
月初巳ノ日。香取明神門立シ玉フ日。鹿島渡玉  
フ。兩神俱ニソレヨリ起玉フ。今俗。旅ノ首途  
ヲカシマ立ト云フハ。此因縁也。諸神鹿島神起  
玉フ更開シ玉フ鹿島起スト宣フ故也。第二

ノ神殿ハ下總國香取明神也。經津主神也。齊主  
第三ノ殿ハ。春日大明神ニテ天兒屋根命也。神  
慈悲万行大菩薩ト。藤氏。卜部。中臣等ノ氏神  
是也。天孫ハ一天ノ主トシテ。王道ヲ施シ。天  
兒屋根命ハ人臣ノ祖トシテ。補佐ノ道ヲナシ  
玉フ也。其証據トシテ。伊勢天照大神宮ノ坐ス

御躰ニテ令立着。仍僧形ヲ安置云々。

八幡大菩薩者釋尊再誕知之矣。

人皇六十四代圓融院御宇勸請之也。  
十一日 伊勢大明神。右注之。

人皇十四代仲哀天皇在世當九年二月六日崩御

ナル也。其皇子譽田麌。同年四月八日甲寅。滿

八十歲而二月十五日壬申崩御也。應神天皇在世當四十一年也。觀之。天竺與日本雖有父母差別。世遠近與于月日不異。是以知八幡御本地釋尊也。

人皇五十七代陽成院元慶丁酉年十一月十三日。權大宮司藤原實光女七歲託宣。

我持日本國示現大明神。本躰是釋迦如來也。

同御託宣。失正法者。我全不請御調。設雖在

正法。權實雜亂者。非雜白飯白沙耶。

大隅國ニ一夜ニ涌出 セル石アリ。一ノ石ニニ破タリ。一方ニハ八幡ノ二字アリ。是ヲ號躰銘涌出八幡矣。

内裏三十番神。

社家ノ深秘ニテ。兩氏ノ人々モ無被申旨。故雖露顯。真ハ日向襲峯ニ天降坐ス神。賀茂建角身命也。神倭石寸彦御前ニ立坐而。大和葛木峯ニ宿リ坐玉ヒ。彼ヨリ漸ク山代國ノ岡田ノ賀茂ニ迁御ナル。山代川ニ隨テ下リ坐テ。葛川ト賀茂川ト河合ノ處立坐玉フ時。賀茂川ヲ見廻シテ云フ。狹少ナリト云ヘドモ。石川清キ川ニ在ケリト宣フ。是ヨリ石川瀬見小川ト號ス。彼河上ヨリ定メ玉ヒテ。久シク吾國ノ此山基ニ坐玉ヘリ。其時ヨリ此所ヲ賀茂トハ云也。建角身命丹波ノ國神伊賀古夜日賣娶リ。生子依日子云。其次ヲ玉依日賣ト云。是ヲ御祖神ト申ス。是下鴨ノ社也。勅使。於是兒化ノ成雷上天。

十二日 賀茂大明神。  
十三日 賀茂大明神。

也。譽田ハ往昔ノ御名。八幡ハ和光ノ御名也。此我日本人皇第十六代譽田天皇廣輶麿也。我

名護國靈驗威力神通大自在菩薩。國々處々垂跡。於神道初顯耳ト託宣アリ。八幡ノ稱號モ凡

慮不測ナリシ。

人皇四十二代天武天皇ノ御子開成皇子。有出家之望。攝津國勝尾寺ニテ誓願シ玉フ時。大菩薩化現ノ示シテ曰。

得道以來不動往。自八正道垂權迹。

能得解脫苦衆生。故號八幡大菩薩。

人皇四十五代聖武天皇東大寺建立ノ時。有託宣是也。彼寺ヲ巡禮シ玉シ。即此寺ニテ出家得度アルベキ由ニテ。如在之儀ヲ被行緣起也。

人皇四十六代孝謙天皇天平勝寶七年乙未。豐前ノ國於宇佐託宣。

自人之國波吾加國。自他之人波吾加人。

人皇五十代桓武天皇延暦二年託宣。

吾者以慈悲爲軀。有寺務社司不在法。則可還寂光土。吾軀者有空。以正直爲體。

注云。寂光土者。衆生心底究竟之佛土也。有者和光垂跡之示現。衆生利益之應軀也。空者本地幽玄之報軀。虛空无相之妙軀也。

日本後紀曰。傳教大師。奉爲八幡大菩薩。於神宮寺。自講法花經。乃聞竟大神御託宣。不聞法音。久歷歲年。幸值遇和上。得聞正教。兼爲我修種々功德。至誠隨喜。何足謝德。苟有我所持法衣。即託宮主自開寶殿。手捧紫袈裟一。紫衣一。奉上和上。大悲力故幸垂納受。是時禰宜祝等各歎異而云。元來不見不聞。如此奇変哉。此大神處施法衣。今在山王院云々。

人皇五十六代清和天皇御宇。男山岩清水八幡移之。貞觀元年也。

人皇五十九代宇多天皇<sup>寛</sup>。御子敦實親王。男軀僧形ノ二像ヲ造テ。毎日被備御供。或時僧形ノ

リ流出タル河ヲ。五十鈴河ト申ス也。遂ニ此河  
上ニ神鏡ヲ勧請シ奉ル。今ノ内宮御鎮坐是也。  
人皇二十二代雄略天皇ノ御宇ニ。大佐々命倭  
姫ノ詫ニ依テ。天皇ニ奉奏。帝ヨリ頓テ其人ヲ  
使ニテ。丹波國與謝郡ヘ御下シ有テ。真井原ヨ  
リ神輿ヲ伊勢ヘ入奉ル。其行宮ニ御着ノ日ハ  
七月七日。行宮ハ高河原ト云也。其ヨリ九月十  
六日ニ正殿ニ遷シ申ス。今ノ外宮是也。其役ニ  
依テ。内宮ヨリ外宮ヘ儀ニテ渡遇氏トハ申也。  
又風土記ニハ。御神躰ヲ頂テ。倭姫弓ニ三張ツ  
キテ。御渡アルユヘニ。渡遇ノ郡ト云也。處ヲ  
バ山田ノ内ニイハカチノ邊ニ。ツイバシ村ト  
テ今モアリ。ツイ橋ト云モアリ。大幡主命ハ。河  
内國澀川ノ明神ト申ス是也。其日前國懸ノ禰  
宜トナル。紀國造之人稀成。渡遇氏ト申モ。元ハ  
内宮ノ禰宜神主也。丹波國與佐郡ヨリ渡シ申  
スニ依テ。渡遇氏ト云也。荒木田ノ根元。祭主

ハ津速產靈ノ御末也。渡遇氏ハ神皇產靈命ノ  
御末。今ノ神祇官ノ第一ノ殿神皇產靈也。外宮  
ハ内宮ヨリ四百八十四年後ニ。丹波ヨリ伊勢  
ヘ始テ迁御アリ。内宮ノ禰宜ハ。御主ニ仕ヘ。  
外宮ノ禰宜ハ親ニ仕ル也。又内宮ノ禰宜ハ。神  
皇產靈ノ御弟津速產靈ノ御末ナレドモ。内宮  
ノ御位高キ故ニ。外宮ノ禰宜ヨリハ。夏ノ外花  
族モ心モ高クテ。内宮ノ禰宜馬ニテ。外宮ノ禰  
宜ニ逢バ。馬ニテ禮ヲスル也。

### 石清水八幡宮之変。

本宮ハ豊前國宇佐郡ニ在ス也。人皇十六代應  
神天皇譽田丸也。御靈ニテ坐。此天皇ノ御夏ハ。託胎  
ノ御時ヨリ神異在テ。住吉明神ノ御教ニ因テ。  
御母神功皇后氣長足姫尊。三韓ヲ平ゲ給也。此國ハ胎  
内ノ天皇ノ治メ玉フベキ國也ト。父仲哀天皇足仲  
彦。神託アリ。應神天皇垂跡ノ始メ。吾ハ是譽田

八幡丸ト神勅アリシヨリ。八幡トハ申シ奉ル

在雖有其憚。偏爲顯揚神德奉增靈威也。後見  
莫嘲之矣。

### 大乘菩薩戒小比丘惟賢記之

### 神祇正宗

宗廟社稷神之夏。

先神ノ宗廟ハ。天照太神ト八幡宮ト也。社稷ノ  
神ハ此二神ノ餘社ヲ云也。此二人ノ可有不審  
如何云々。人皇第一神武天皇ヲ。天照太神ハ次  
ニ宗廟ト不崇。懸隔後ノ應神天皇ヲ爲宗廟。有  
其謂。人皇十六代應神天皇ハ。母神功皇后ノ胎  
内ニ在テ鎮外國。其功德廣大ナル神也。此則八  
幡大菩薩也。吾國者。千界ノ源。萬國ノ爲元。故  
ニ以此神千界ノ爲宗廟。其餘ノ神ヲ萬國ノ定  
神稷也。

伊勢外宮内宮之夏。

人皇十代崇神天皇ノ御宇ニ。倭姬皇女三種ノ  
神器ヲ戴キ。内裏ヲ出ント欲ス。劍ト鏡ト鑄改  
テ。其新ニ鑄タルヲ内裏ニ置キ。神寶ヲバ其マ  
ニ残シテ。三種ノ神器トナス。此則内侍所  
也。倭姫命ハ本ノ神鏡ト神劍ト持テ。所々宮居  
ヲ尋坐。人皇十一代垂仁天皇ノ御宇ニ。遂ニ伊  
勢國ニ入り玉フ。時ニ一人ノ老翁ニ會ヒ問曰。  
イヅクカヨキ。宮所アリヤト。翁答曰。宇治ノ  
佐久代ヨリ流出ル河上ニ。怪シキ物光リ見タ  
リ。定テ主アラント思テ。二百八万歳ノ間。此  
處ヲ守テ今マデアリト云。此翁ハ猿田彥命也。  
皇女聞食悅テ。彼翁ヲ先ニ立テ尋入。御覽ジテ  
云。此寶ハ天照太神宮ヨリ終ノ宮處ノ爲ニト  
テ。遙ニ投下シ給シ。天ノ逆矛五十鈴ノ寶是也。  
ト宣ヘリ。其時御舟ニメサレテ。彼處舉ラセ給  
シ時。倭姫ノ御裳ヨゴレタリシヲ。洗濯タマヒ  
シ河ヲバ。御裳濯河ト申ス也。彼五十鈴ノ處ヨ

久代天息來飯。奉領八十万神。八子同天降。故曰八王子云々。

又云。日吉祥師者。天照太神之皇孫正哉吾勝々速日天忍穗耳尊子。天津彦々火瓊杵尊子。曰

皇孫命。治護寶祚之隆。退去蒼生之灾。國常立

尊天嗣以下。十禪神之故。曰十禪神。亦名十禪

師云々者。是法號之通稱也。文。

本迹二門相卽集云。惠心先能本者理本。即是實

相一究竟道。迹者除諸法實相。其餘種々皆名爲

本迹云々。

知地藏者。地謂一實智地。藏謂如來秘要之藏也。是以吾等久遠已來。常住此地。常在此藏。未曾暫廢法花妙行。故藥草品云。

貴賤上下。持戒毀戒。威儀具足。

及不具足。

正見邪見。

利根鈍根。

等雨法雨。

而無懈惓。

一切衆生。

聞我法者。

隨所受。

住於諸地。文。

誠知。開會實相之一地。如來秘要之大藏也。凡十謂假諦。名之爲十。禪謂空諦。名之爲禪。師謂中道。名之爲師。故名十禪師。惣在一念。未出色心。

御遺告曰。慈惠大師爲慈悲質直之者施利益。名十

禪師。爲穢惡邪欲之者成天恠。是名危亂神。文。

十禪師供文云。皇慶私記十禪師大明神者。又名字賀

神。是則一切衆生之胞衣壽福神也。自胎內五轉之元初。至命終一念之最後。莫不被神加護。云云。

嚴神靈應章云。夫伊弉諾伊弉冉二神御宇。天地創闢。州縣新作以降。土地最初者。是小比叡神山也。

示土爲社。示申號神。識了小比叡大明神者。爲吾國之地主。爲吾山之山王。文。

建武二年六月八日。爲進入殿中。於鎌倉圓頓寶戒寺。樞要書之訖。既是記錄之秘要也。散

後傳法記云。光定和尙先師前入唐天台法花宗沙門。最燈以一垂三學妙戒。奉授山王三聖。故法號曰法宿花臺聖真子。

又云。三聖菩薩號。是妙法花經五字也。所謂法宿菩薩者妙。花臺菩薩者蓮花。聖真子者經也。

〔蓮覺〕

嚴神靈應章云。古溟潦蒼海。有三輪金光而浮浪焉。天地開闢。陰陽割判。三輪金光同三光神聖化生其中。今三聖神是也。故吾日本國。雖言隔中天之聖跡。離西漢之靈域。正當南之丑寅。自爲東隅之神國。

康和五年十二月十日。以近江國愛智庄寄進日

吉社。官符曰。權中納言大江匡房宣。奉勅御神者大八洲金刺朝廷顯三輪明神。大津宮御宇。初天下座奉。其本爲天照大神分身。或號日枝。或申日吉。是則垂迹於叡岳之麓。施威於日下。御文。

四明安全義云。安然和尙依顯教心。大日即爲釋

尺。安

全義云。安然和尙依顯教心。大日即爲釋

迦。依真言心。尺迦即爲大日。故於天照宮現大日。應化明神。至日吉社。顯尺迦牟尼。垂迹權現。彼表真言門。此依法花宗。共以一致。幽遠之宜道也。

神祇鑒典云。〔慈覺〕御尺。大比叡山王。亦名日神。小比叡山王。亦名月神。聖真子山王。亦名雷神。文

神祇宣令云。〔匡房卿記〕日本國地主有二神。一侯神住山城國乙訓郡賀茂村。一侯神住近江國滋賀郡。

神祇監典云。當寺鎮守法宿權現傍。有聖真子。地神第二主正哉吾勝命云々。

相對法則集云。〔都卒僧都覺超尺〕言聖者。妙覺之極尊。圓宗之極聖也。言真者。第一義諦之淨能。第七和合之真諦也。言子者。從佛口生之佛子。從法化生之法子也。故名聖真子。

神祇宣令云。言八王子者。天照太神所生之五男三女等八王子也。父祖類于上帝。禋于六宗。自

大嚴傍天降。八人皇子引率天降。故言八王子。

客入宮。唐女形。桓武天皇即位延曆元年天降。八王

子麓白山妙理權現顯坐。

十禪師。童子形。桓武天皇即位延曆二年癸亥正

月十六日天降。地主宮前天兒屋根尊顯御。今十

禪師是也。

二宮。唐女形。桓武天皇即位延曆六年。空垂紫雲女

人形。八王子金大嚴傍天。降脫體。手持法花經。大師奉

見之。崇三宮權現。

大行事。俗形。非普通人體。高名惡人也。此大神天地開闢之時天降。高皇產靈尊。地主權現傍大行事顯御。

康和元年正月十一日 大江匡房謹記

嚴神靈應章云。傳教大師御尺。在陽名七星宿。在陰名七

明神。

三寶輔行記云。慈覺御尺。先師於求法坂朝之海中。遇暴風逆波之巨難。至心發願。祈念乎着。一人童子化現舶頭。先師問曰。童子是誰耶。童子答曰。

吾是天台山鎮守圓宗擁護明神也。隨使佛法之東漸。將屆聖人之本國云々。先師重問曰。如何稱號耶。童子答曰。下豎三點。加橫一點。加點云云。先師斯時恭敬合掌。唱諸佛教世者住於大神通。爲悅衆生故。現無量神力之偈矣。拭感淚致瞻禮。而未及上首。忽爾不見云々。

嚴神靈應章云。山王者萬法都名。一圓全軀。不縱不橫。一心三德。示之爲名。

顯密內證義云。智證大師御尺。天現三光。養育千象萬物。地顯三聖。護持一天四海。內證利生之慈雲無不覆。外用和光之惠風無物不扇。文。

智證大師記云。昔傳教大師欲弘圓宗佛法於叡山之時。詣金峯山。奉請圓宗寺護神之處。權現託宣曰。吾是非大乘鎮護之器量。可祈三輪神云々。大師詣三輪社祈請。于時金輪環三現大師頂上。大師得冥感歸叡山。即輪環隨來而留叡山東麓。點靈跡奉崇彼神光。今三聖神是也。

付此御尺。本地異說可勘之。

傳教大師奉造立十禪師御躰御。皆皇孫尊書付給。一十禪師權現讀也。師者王意也。

天地開闢 初。依王教世間於世事成 故也。所詮。日本國地主者十禪師也。凡真々言天台法門佛菩薩神明等。悉皆十禪師奉習。爲當山秘曲者也。旣云天地經緯衆生本命。故知。非十禪師冥物者。依正報更不可成立者也。

舊事本記三十卷。 聖德太子御作。

古語拾遺一卷。 齋部廣成撰。

日本記三十卷。

日本後記三十卷。

續日本後記二十卷。

文德實錄。

自神武天皇。至持統天皇十一年。  
文武四年。一品舍人親王撰。  
自大寶元年。至延暦十一年。桓武  
御宇民部大輔管野真道撰。  
白延暦十一年。至長十一年。仁  
明御宇承和七年。右大臣冬嗣公撰。  
自承和元年。至嘉祥三年。清和  
御宇貞觀太政大臣良房公撰。  
自天安二年。至仁和三年。醍醐御  
字佐大臣時平等撰。  
光孝以後。

山家叢要畧記。

日吉七社降臨垂迹時代考。

扶桑明月集云。大江匡房記。匡房在世之時號大比叡明神。俗形。人王三十代磯城島金劍宮欽

羣體。

臘月集。沒後改名明月集。

明天皇卽位元年庚申。大和國城上郡大三輪神天降。第三十九代天智天皇大津宮卽位元年壬申。大比叡大神顯。但日吉與三輪大物主神。此國地主也。法號言法宿大菩薩。但非僧形。俗躰也。

小比叡明神。俗形。天地開闢之昔。天神第一皇子

僧形。

國常立尊高峯五色花開。大棍地開闢初天降。故言地主權現。法號花臺菩薩。

聖真子。唐老

僧形。

人皇第十六代應神天皇輕島明宮御代天降。欽明天皇卽位卅二年。鎮西豐前國宇佐郡八幡大菩薩顯御。第四十代天武天皇元年壬申。近江國滋賀郡垂跡。八幡一御前。八幡大

菩薩者今聖子是也。

八皇子。俗形。天神國狹槌尊。人皇第十代崇神天皇卽位元年甲申。近江國滋賀郡小比叡東山金

火々出見尊  
人王始  
治六十三万八千九十二年

草葺不合尊  
第八十二五六四十二年

我誓無盡願。  
寂澄恭敬白言。

所願悉圓滿。

神武天皇 神代都十二代也。

已上地神五代也。

皈命頂禮十禪師。  
此土清淨寂光上。

行住坐臥四威儀。  
斷除一切煩惱焰。

當山稱一兒二山王事。

先一兒者十禪師御影向。其子細不聊<sup>□</sup>事也。

三寶住持集上云。

淨給界章。

延曆四年歲以乙丑夷則朔丙寅十七日壬午。忽

出神宮寺院。始登比叡山高峯。乃至廿四日。北  
巒林行。一人靈童逢。最澄問而白言。童子何人。

童子答曰。我是天地經緯靈童。衆生本命同生神

也。我則一名日生天。一切衆生日生天故。二名

遊行神。衆生本命遊行神故。三名十禪師。十方

衆生與禪悅食。當來結緣能化師故。

一稱名號者。功能如虛空。

惠心御記云。

日吉十禪師權現者。天地經緯之神明。家生氣命  
之宣道也。有云六識。無上之神明也。有云諦。即  
是之神明也。

相對法則集云。御尺。

樹下和光同塵二度者。西天菩提樹下成道爲初  
度。東土龍花樹下垂迹爲二度。文。

龍花樹下更口傳有之。

樹下和光同塵。二度其夏既畢。  
今度不詣我寶前。  
次二山王御夏暫略之。  
何知生死盡不盡。

天皇感嘆。親製 詔書。未行之間。遇讓位之事。

天應二年亦奏之。

柏原先帝即以前 詔書。普告天下。

至延曆年中建立云々。

寛喜二年閏正月十日官符云。當寺者。初則八幡大菩薩近託。以安置御本尊藥師如來。伽藍開闢之濫觴也。後亦高祖師弘法坂本朝。以流布御請來真言。密教瑜伽傳來之根本也。

本佛則靈神彫刻醫王之尊像。鎮守亦弘法大師圖繪之神体也。

日吉十神師宮御事。

扶桑明月集

十禪師 僧形。

### 江匡房記

桓武天皇即位延曆二年。天津彦火瓊々杵尊顯御。

相傳云。此瓊々杵尊亦云天孫。受神代十代之

御讓。故奉號十禪師。甚深口傳有之。

第十代御讓夏。日本紀第二神代。可引見之。

國常立尊

國狹槌尊

豐斟渟尊

泥土煮尊

沙土煮尊

面足尊

大戶道尊

惶根尊

大苦邊尊

面足尊

伊弉諾尊

正哉吾勝尊

天照大神

此二柱尊生一女三男。

第七

以上天神七代。

第八

母考蟠千々。治天下三十萬八千五百四十二年也。始降臨日向國櫛觸ノ峯之時。天ノ兒屋根等ノ三十

火瓊々杵尊

五百四十二年也。始降臨日向國櫛觸ノ峯之時。天ノ兒屋根等ノ三十

當神世第十二代也。

當神世第十二代也。

二神御伴坐。天ノ兒屋根等ノ三十

年三百六十二歲。因幡國上宮山中ニ。衣冠ヲ正シテ入給。御沓留給置。一句文ヲ殘サレタリ。法藏比丘豈異人乎。彌陀如來即我身是ト有日薨給ト名。御沓墓所ト奉崇。

孝元天皇。第三皇子彦太忍信命。屋主忍男武雄心命。母伊香色謎命。武内宿禰。甘美内宿禰。

賀茂上下本緣事。

延喜神祇式曰。山城國愛宕郡賀茂別雷神社。賀茂御祖神社二座。

秦氏本系帳曰。初秦氏女子玉依日賣出于葛野河。洗濯衣裳。時有一矢。自上流下。女子取之還來。刺置於戶上。於是女子無夫懷妊。既而生男子也。父母恠之。責問。爰女子答云。不知云々。因茲辨備大饗。招集諸人。令彼兒執盃。祖父母命云。父止思人仁可獻之。于時此兒不指衆人。仰觀行指戶上之矢。即便爲雷公朽破屋棟。升天而去。故鴨上社號別雷神。鴨下社號御祖神也。戶上矢者

松尾大明神是也。是以秦氏奉祭三所大明神。而鴨氏人爲秦氏聟也。秦氏爲愛聟。以鴨祭讓與之故。今鴨氏爲禰宜奉祭。此其緣也。鴨祭之日。楓山之葵插頭。當日早朝。松尾社司等令賣之。今案。別雷社者松尾大明神之御子也。御祖神者玉依姬命。健角身命三子也。是則別雷神之尊母也。謂御祖神社二座者。松尾神坐之。依別雷神之父母。號之御祖社者也。彼松尾社者。素盞鳴尊之孫大年神之子大山咋神也。此大山咋神者。分座於日吉社之條。舊事本紀之說也。本朝月令云。志貴島宮欽明天皇御宇。天下舉國風吹雨零。爾時勅卜部伊吉若日子令卜。乃賀茂祟也。撰四月吉日爲祭禮。能令禱祀。舊事本記素盞鳴尊。大歲神。大山咋神。高雄山神護寺事。

八幡大菩薩當寺御建立緣起文。

天長元年九月廿七日官符云。從三位行民部卿清丸。爲奉果神願。寶龜十年敷奏此事。

我名曰護國靈驗威力神通大自在菩薩。國々所  
所。迹垂於神道。是初顯御座。欽明天皇之時也。

據考此等文。八幡大菩薩者三所之痕迹。吾朝  
廟也。欽明天皇曩時。顯現于宇佐宮。

清和天皇往代遷坐于石清水。古者口傳云。應神  
天皇。神功皇后。玉依姬。稱之三所。如延喜式  
者。三所之中。男神一軀。大菩薩宇佐宮應神天皇。是  
也。女神二軀。大帶神功皇后。並比賣神是也。

石清水社使始用納言夏。

長寬元年五月十日。臨時廿二社奉幣也。石清水  
使權中納言平清盛卿。次官右少將源國雅。但定  
文如例。四位源憲雅朝臣也。俄以公卿爲使。

同社放生會夏。

舊記云。養老四年。豐前守宇奴首男人平將軍志止  
互。大御神乎奉請互。大隅日向兩國在元。向相。隼人  
等乎伐煞岐。大神託宣。吾此隼人多煞都留報爾。每  
年放生會奉仕留備之。

今件放生。興自宇佐宮。傳於石清水宮也。  
大隅正八幡宮本緣事。

震旦國陳大王娘大比留女。七歲御懷妊。父王怖  
畏ヲナシ。汝等未幼少也。誰人子有慥申ベシト  
仰ケレバ。我夢朝日光胸覆所娠也ト申給ヘバ。  
彌驚テ。御誕生皇子共。空船乘。流レ着所ヲ領  
トシ給ヘトテ大海浮奉。日本大隅磯岸着給。其  
太子ヲ八幡ト號奉。依此船着所ヲ八幡崎ト名。  
是繼軀天皇御宇也。大比留女天筑前國若槻山  
ヘ飛入給後。香椎聖母大菩薩ト顯給ヘリ。皇子  
大隅國留リテ。正八幡宮祝レ給ヘリ。  
武内大明神夏。

孝元天皇四代孫。垂仁天皇十年。景行天皇同日  
誕生。故天皇殊寵愛シ給キ。景行天皇御宇ニ。  
棟梁臣。成務天皇三年正月。大臣御年五十。日  
本大臣始也。仁德天皇五十年薨給。景行成務仲  
哀神功應神仁德都合六代。朝政承行給ヘリ。御

續群書類從卷第五十八

神祇部五十八

惟賢比丘筆記  
八幡宮垂迹本緣文。

延喜格曰。貞觀十八年八月十三日官符。應置石

清水八幡宮神主夏。坐山城國久世郡

右得護國寺牒稱。去貞觀二年。故傳燈大法師位行教。奉爲國家。特以懇誠。祈請大菩薩。奉移此山宮云々。望請准宇佐宮。永置伴職。將增神威者。右大臣宣。奉勅依請。

日本三代實錄曰。貞觀七年四月十七日丁卯。遣使奉楯梓御鞍。告文云。天皇我詔旨度。掛畏幾石。清水爾坐八幡大菩薩乃廣前仁申給止申久。新宮構

造天楯梓及種々神財可奉出云々。

延喜神祇式曰。豐前國宇佐郡三座。

八幡大菩薩宇佐宮。名神大。

比賣神社。名神大。

大帶姬廟神社。大。

或書曰。豐前宇佐郡菱形山廣幡大神。座郡東馬城峯頂後。亦神龜四年歲次庚申。就此峯造神宮。因名曰廣幡太神宮。

舊記曰。豐前國宇佐郡厭峯菱渴池間。現三歲小兒立竹葉託宣。我日本人皇十六代譽田天王廣幡八幡麻呂也。

權津師法橋上人位花押

毫。以附于大尾。元本予友秋田清貞所秘也。

電囑之日寫畢。今也合併々數語。爲一卷投座

右。猶且賦野詩一章。述寸志云爾。

曾受徑山伽梨傳。到今赫々搏桑天。袖中留得梅

香在。處々神遊自在禪。

萬治二年己亥秋九月十八日福住道祐涉筆于

津陽大坂城下存心軒

石上。十一面。文殊。

大和。不動。一宮阿彌陀。二宮藥師。

三宮聖觀音。

廣瀬。大宮聖觀音。

住吉。一神藥師。二神阿彌陀。三神大日。四神聖觀音。

下八社。同春日。

日吉。大宮釋迦。

梅宮。一殿如意輪。二殿聖觀音。三殿不空羅索。四殿信相菩薩。

吉田。同春日。

廣田。一殿聖觀音。二殿阿彌陀。三殿高貴德王大菩薩。

祇園。天王藥師波利女十一面。

北野。十一面。

貴布彌。不動。

已上廿二社。

前伯三位仰吉田宮神主注之。

嘉曆三季十一月十五日

康永二年二月十日於東寺增長院以花嚴院御

本書寫畢

大原野。同春日。

大神。大日。聖觀音。

西府。兩地雖遙風月連。

村庵

五髻分峯紫翠深。携梅千里去相尋。江南晝暗同參雨。唯有此花知此心。

雪樵

祖印高懸腋下囊。龍淵室內忽兼當。丹青難及實參處。只畫梅花不畫香。

自悅守樞

北野曾聞昔姓人。風流後世號詩神。梅花不與乾坤光。五百年來一樣春。

村菴

無常說法現神通。千里飛梅一夜松。萬事夢醒雲吐月。觀音寺裡一聲鐘。

明薩天錫

日本嘗聞北野君。愛梅瀟洒又能文。謫居西府三千里。一夜飛香度海雲。

大明洪序

傳說騎箕尾。東方化歲星。何如西府客。永鎮北山靈。

義堂

似門遭遠謫。丞相恨難窮。槐歛三株綠。梅飛千里紅。此來尋故事。何代置行宮。欲奏神仙曲。清詞吟向風。

菅氏相公元化人。至今廟食號天神。龍淵室內參

禪去。蝶夢床前納拜親。却頃強分塵惑慮。山河不礙意生身。傳金禰外有何信。挿袂梅花北野春。  
得岩惟肖

日本當時不進賢。被讒良相共堪憐。謫居西去三千里。歲月多經五百年。已感神明天上報。終參佛鑑夢中禪。到今夷島猶思德。手抱梅花寫像傳。  
大明成化年中。鴻臚寺主簿王宗仁題。

天乎神乎。莫辨其真。只消叩齒三下。護法護國護人。唉。鐵笛不知遷客恨。年々吹老野梅春。

義堂

阿陽慧雲崖和尚者。與予有鄉國之雅外家之好。蓋夫爲其性也。閑靖而穎敏也。造次於禪。顛沛於禪。叢林所重。世人所知也。頃再訪于津陽。語迨于菅神靈驗之事蹟。予從來頗心。

渴仰於神廟者。于茲有年。是故探得授衣畫幘兩記。假手於紹信藏司。使書寫。相併大邦五岳英祐之贊語。暨異國巨儒之述作。親自揮毫

芳。萬年天章出二老后。撰梅城之詩。自援清淨

眼經觀自在證圓照三昧之語。以解願者夥矣。余

竊惟。龍淵一派入東海。一百年浸爛湘東洛西。

洋洋焉不知其涯涘。光圓照惠輪而揭若木之梢

者。豈非神君擁全之力乎。寶光如琢藏主嘗心語

曰。日月所照。孰不仰太政之恩光。雨露所沾。

孰不承威德之仁澤。而我摘凌霄七葉之餘芳。則

神君亦有通家情乎。是可賴矣。於是月運步於祠

下。禱爾道學之進。期以十年。期滿前一月。夢神

君手持盛開梅花一束。以賜焉。覺后清香滿衣。

今茲遊阿陽。舊梓人以此幅見附。亦神之贊也。

喜躍不可言矣。像無裝軸。而丹青璀璨。光彩奪

目。使人畏敬。即錦綉其裝。命余爲記。余曰。荔

支無花。牡丹無實。佳實爾。實名花爾。花公其庶

幾此梅乎。積苦行冰雪於七尺單前。耀才華艷陽

於百萬衆中。結爲道果。敢爲德香。可謂不辱神

之賜也。

明應六年歲丁巳小春二十五日

祖溪叟德潛此筆於白花岩下

### 五岳贊語

並附異朝之贊詞

近世所繪北野神君像。多作幅巾禁服袖梅花

一枝之狀云。是神君嘗入徑山圓照室而受金

縷伽梨時。物色如此。將爲有據焉乎。予拜瞻

此像。合十起敬。第不知袖裡春色。仍自此携

將而往耶。或自彼帶取而返耶。舉之間如何。

神君亦必軒渠而已。姑寫此詩。以爲筆供養

云。

徑山薦苴石浮圖。北野詩窮一腐儒。爲問室中參

扣夜。傳金闕外有梅無。

村庵

菅相遺靈尚赫然。能令身後勝身前。流言去國三

千里。廟食存今五百年。

村菴

奮激多憂俄白髮。冤讐可訴只蒼天。松生北野梅

隨諸數也。自在則表神用也。所謂應變無邊不動

本際矣。大之一字。上讚天滿之體。下嘆自在之用焉。天神二字則總結名也。人々自性之名詮也。非別有天神。若信此七字義理。則亦能信彼

神也。神出現於世。唯爲此事。世人只聞有七字尊號。不知亦有五實名。吾爲純信之人。アラベス旌五名

之秘傳。不敢爲不信者發焉。在都率天。則號好玄。千手大悲之應現也。丘帝釋天。則名通直。大

日之變現也。住琰魔天。則稱良遇。地藏之化現也。降北野。則曰道信。文殊之垂迹也。止安樂

寺。則謂道真。十一面之分身也。託宣云。知五實

名者。我必加擁護。側參曾入佛鑑筠室。親受信

衣。此時身是何身。佛身耶。菩薩身耶。名是何名。本名耶。述名耶。身名無別。本迹不二。宜哉謂之天滿大自在天神。

永享六年甲寅二月二十五日

愚極禮才謹誌

## 北野神君畫幘記

至人應物也乎。如月印水而春在花矣。然應不徒應。誠而感。々而應。是謂善應。昧者不知。昔圓

照祖在雙徑日。昔君袖梅花來入室。遂受金襴迦沙而歸。好事者物色以傳于世焉。無文氏之狀祖

翁之行也。記清涼把茆瑞。而不道北野梅花。海藏翁之著神君之傳也。載日藏忉利遊。而有遺徑

塉伽梨。秘而不傳與。忘而不採與。人々碑其口而與。在數萬里之外。出數百年之先。宜矣史之

及闕文也。老胡來片岡之山而薛荅豐聰太子。亦未見之五燈而唱和鳴于千載。綈袍戀々爲不可

矣。棗柏長者不云乎。十世古今不離當念。無邊利境不隔毫端。夫陰陽不測。謂之神。神君之神

也。有思惟心可以蠡測哉。不待風轡於禦寇。不假桂舟於靈均。瞬息萬劫。跬步千程。不徯以徯。

不徯以徯。天地之間。唯有梅花知而已。語心中花名流也。文以飛英。雙徑東海文章也。贊以騰

離家三四月。落淚百千行。萬事皆如夢。時々仰彼蒼。

こらふかばにほひおこせよ梅の花あるじなし迎春な忘れそ。  
去年今夜侍清涼。秋思詩篇獨斷腸。恩賜御衣今  
在此。捧持日々拜餘香。

天が下隠るゝもなげればやきてしむれぎぬほす由もなき。  
南無歸命頂禮天滿大自在天神。

敬白一切三寶大小神祇而言。夫天滿天神者。普天崇敬之靈神。舊家祖崇之聖廟也。元是臣之棟梁。文之大祖也。廣涉九流。普兼百家。賢才超仁。明智勝世。故登三台掌萬機。終示太政之威德。顯天滿天神。凡神力自在而靈驗揭焉也。鳥呼西海之西都。點安樂寺地定聖廟。北闕之北邊。卜朝日砌祐仁祀。或以詠歌。飛梅於滄海萬里波濤。或以誓託呈松於一夜千本奇瑞。尋其本地。或大悲大慈觀自在尊。或佛法護持多門天云云。利益廣大而濟度無邊。故官位福祿隨樂。除

病延命酬祈。就中嗜文道人。則表其譽。愁虛名倫。忽歸其實。加之於一切願望。莫不成就圓滿。

於諸道藝能。莫不達淵源。依之貴賤合掌如集雲。道俗邁步似成市。仍凝信心致渴仰。虛冥鑒施利益。仍重法界衆生平等利益。

歸命天滿大自在。本躰觀自大聖尊。爲度一切諸衆生。示現靈威大明神。

昨爲北闕被悲士。今作西都雪耻戶。生恨死歡其我奈。今湏望足護皇基。

われ頼む人をむなしくなすならば天が下にて名をつ流さん。  
雁足黏將疑繫帛。鳥頭點着憶歸家。

かりがわの秋なくとはことはりやかへる春さへ何か悲しき。

## 天滿大自在天神寶號記

夫天滿大自在天神七字之寶號者。諸佛心躰衆生妙用也。天滿則詮本躰也。所謂佛身無爲。不

テ。思ノマ、ニ榮テ。父母ノタメニ堂塔造リ  
テ。後ニハ出家シテ。發心ノ心ニ住シテ。往生  
ヲトグテケリ。アナタウト、、、、、。

一條院ノ御宇ニ正<sup>二</sup><sub>三字新舊</sub>一位從一位左大臣ノ官ヲ

バ送奉リ給キ。彼位記詔書等。勅使菅原轉正。

正曆四年八月十九日大宰府ニイタリツキテ。

廿日未時ニ安樂寺ニ詣テ。御位記ノハコヲ案  
ノ上ニサシヲキ。再拜シテヨミアゲ給シニ。

一ノ絶句ノ詩ノ化現シテアリシゾ。第一ノ不

思議トハ思吠ユル。ソロシウモ侍リ。

忽驚朝使排荆棘。官品高加拜感成。

雖悅仁恩覃邃窟。但差存沒左遷名。

件正文ハ外記局ニヲサメラレテ今ニ侍也。道

風ガ筆跡ニスコシモタガフ事无リケリ。弘法

大師ノ菅亟相ハ我後身ナリト示シ給ケルモ

此等ニテゾ實トハ思吠ル。今度勅奏神慮ニナ

ヲ心ヨカラズト群議ヲハテ。同五年ノコロ

正一位太政大臣ヲゾ送シ。其度ハ天神ノ御心  
平ラギテ。一ノ詩ヲゾ託宣セサセ給ケル。

昨爲北闕被悲士。今作西都雪耻戸。

生恨死歡其我奈。今湏望足護皇基。

コノ詩コソハ。世ノ人一度詠ズル者ナラバ。  
一日ニ七度守護セムト誓御シケルトハ承ル。  
無實ニカ、リタル輩ラ歩ヲハコビ首ヲカタ  
ブクレバ。立所ニ靈驗ニアヅカル。

### 圖

右北野本地以古抄本校了

## 天神講式

### 先惣禮

敬禮天人大覺尊。恒沙福智皆圓滿。因圓果滿成  
正覺。住臺凝膝無去來。

次三禮。次如來唄。

ル事カタシ。我ニカク申セバ。必成就スペキナリト。御示現蒙リテ候トテ。ナク、出ニケリ。此僧次年ノ件日尋子行テ見ケレバ。思ノ如ク臨終正念ニテ。異香クムジテ往生ヲトゲテケリ。

圖

白川天皇御時承保二年。西七條ニマヅシキ銅細工アリケリ。女子二人モチタリケリ。十二十四バカリニテ。母ワヅラヒケルニ。此子ドモヲ子ムゴロニイトヲシウ思テ。男ニ返ス返ス契申様。アナカシコ、ハ、ハ、ハ。此子共ノアリ付ム程。マ・母ニ見セ給ナト泣々申テ。ハカナク成ニケリ。男契ヲキシ事ヲモ忘ニケリ。其年イクバクモ无テ。妻ヲナム儲タリケリ。今モ昔モナサヌ中ノナラヒニテ。コノマ・ムスメヲアナガチニニクミケリ。四五日物ヲダニモ食ハセズナムシテ。命ヲ絶ムト

ゾシケル。サスガニイタク人ノケシキヲモ思シラヌ程ナラ子バ。此事ヲウラメシク思テ。ア子オト、北野ニ詣テ籠ニケリ。夜ヒル涙ヲ流テ。天神助サセ給ヘトウレヘ申テ。失ニシ母ニ孝養報恩ヲモエセヌ程ノ身ナラバ。命ヲメセト申ケル程ニ。御託宣新ニテ。詣リアヒ籠タリケル播磨守在忠驚テ。ア子ヲヨビヨセテ。此故ヲ聞テ。ヤガテメニシテムケリ。オトヲバミヤツカヘセサセケル程ニ。宮ウミマイラセナムドシテ。目出ク榮ヘテ。父母ノ孝養思様ニゾシ侍ケル。御託宣ニハ。孝養ノ志子ムゴロナルニ依テ。感應在テ。我守リ幸ヘシトゾ被仰ケル。ヲヨソ天神ニ志ヲイタシ歩ヲハコバム輩ハ。イカナル望カ空カルベキトゾ。

圖

北野御利生ニ依テ。此女ハ播磨守ノ御前ニ成

## 圖

仁和寺ナリケル阿闍梨。北野ノ御コシ西京ノタビ所ニ御坐ケルニ。車ニ乗ナガラトホリケルニ。其牛ニハカニタフレ臥テ死ス。阿闍梨ノ力チヨリニゲ、レドモ。病ヒ付テ一二年ナヤミテ。北野ニ參テタイジヤウヲ申テイキタリケル。カ様ノ事ドモカズヘツクスベカラズ。八月ノ御祭モ。村上ノ御時ヨリハジマリ。公家ノ御沙汰。大藏省ノツトメナリ。神威嚴重ナリ。儀式希代也。

## 圖

後三條院御時延久二年九月ノコロ。仁和寺ノ池上ニ。僧西念ト申モノ。歲五十許ニテ。北野ニ百日籠リテ。終日通夜祈請スル事アリケリ人々アヤシミテ。无實バシオヒタルカト申アフホドニ。九十三日ト申曉。師匠ト憑タル僧ヲヨビテ。泣々申ケリ。西念ハスデニ年

來願カナヒテ候。此正月ニ熊野那智ニ詣テ。百日籠テ。臨終正念往生極樂ノ定日何ノ日ト云事示シ給フト申侍シニ。百日ト申候シ夜ノ夢ニ御戸ヲ開テ。七十余ノ老僧ノヒタヒノナミキビシウ。首ノ霜サヘタルケダカキ御スガタニテ。示シ仰ラレケリ。汝ガ申所ノ往生ノ日。我心ニハカラヒガタシ。北野ノ宮ニ詣リテ祈申ベシト。其御計ニテアルベシト。示現ヲ蒙テ。サテカク詣テ申程ニ。此曉シバシマドロミテ臥時。夢カウツ、カトモイヒワカズ。御殿ヨリナラシノソデバカリイデ。汝ガ望ミ申コトタヤスカラズトイヘドモ。往生ノコ、ロザシ子ムゴロナリ。來年ノ二月ノ彼岸ノ七日トイハム朝ヲ期スベシト。其程ヲモヒワスル事无クテ。阿彌陀佛ニ對テ念佛ヲ申ベシ。イカナル人モ志ヲ思ヘバ。往生ハ安ケレドモ。臨終ノ時ノ魔縁キビシクテ。トグ

時番匠ドモ。内裏ノウライタニカナカケミガキテ。次ノ朝ニマイリテ見ケレバ。ウラニアザアザト虫ノ冊一字ヲクヒタリケリ。

ツクルトモマタモヤケナムスガハラヤム子ノイタマノアハヌカギリハ。

圖

一北野宮ノ御繁昌。村上ノ御世ヨリトゾ羨ハル。凡官位福祿智惠。臨終正念往生極樂ノ、ゾミ。何事モ申ニシタガヒテ叶ハヌハナシ。オロ、申ベシ。待賢門院ノ后ノ宮ト申ケル時。女房ノ衣ウセタリケルヲ。アシキサマニイハレケル女房ノ。北野ニ籠リテ此歌ヲゾ讀テマイラセケル。

ヲモヒキヤナキナタツミハウカリキトアラ人神ニナリシ昔ヲトヨミタリケレバ。其日ヤガテ。シキシマトイフハシタモノ盜タリケルガ。テヅカライタ

ダキテ。鳥羽院ノ御マイニゾクルヒマハリケル。

圖

一治部卿通俊ノ子ニテ。世尊寺阿闍梨仁俊ト申テ。貴キ人御坐キ。在女房鳥羽院ニ。件僧ハ女人心ノアルヨシ讒言シ申タリケル。阿闍梨ヤスカラズト思ヒテ。北野ニ籠テ。

アハレトモ神々ナラバ思ラム人コソ人ノミチヲタツトモ。

トヨミタリケル時。カノ女房。クレナ井ノ袴バカリニ前ヲカクシテ。手ニハ錫杖ヲフリテ。仁俊ニソラ事イヒ付タルムクヒヨト申テ。クルヒオドリアセリケレバ。院宣ニテ。北野ヘ阿闍梨ヲ召出テ。助ベキヨシ仰ヲ蒙テ。一度御妻身シムセシカバ。ヤガテサメニケリ。阿闍梨ニハウス墨トイフ御馬ヲナム引テ。種々ノ祿ヲゾタビケル。

シ時。夢ニ松三本ヲイテ。即オレヌト見ハ流  
サルベキ相也。我嗔恚ノホムラ天満<sup>ニ</sup>テ。諸ノ  
鬼王八十万五千アリ。ヨロヅノ災變ハミナ此  
等ガスル也。不信ナラム物ヲバケコロシ。正  
直ナラム物ヲバ守ラムト。皆人賀茂八幡トノ  
ミ云テ。我ヲバ物トセズ。何ノ神々トイフト  
モ。我事ヲエ押フセ給ハジ。右近馬場コソ我  
スミカナレ。其ニハ松ヲウツシ。但コノ家ニ  
アリシ時。佛物ヲナム申トゞメタリキ。天台  
ノ燈分ナム留メタル事アリキ。其懺悔ノタメ  
ニ法花三味堂ヲ立テ。大法ノ法螺ヲ吹ナラ  
バ。イカニウレシカラム。一大事ノ因縁ハ不  
可思議ナリ。後集ニノセラレタル離家三四月  
ト云詩ト。又鴈足黏將疑繫帛。鳥頭點着憶歸  
家。此句ヲ踊セシ輩。イカニウレシカラムト  
イヒテ。此重サリニケリ。

## 圖

良種此ノ由ノ御託宣ヲ身ニソヘテ。右近ノ馬  
場ニムカヒテ。朝日寺ノ住僧巖鎮。法議鎮世  
等ニムカヒテ。事ノ子細ヲ相議シケル間。一  
夜ノ中ニ松ヲイテ。數歩ノ林トゾ成ニケル。  
サテ巖鎮モ。弘宗トアヤコガ伴類寺主満増ト  
星河秋永ト力ヲ合テ。心ヲ一ニシテ崇拜マイ  
ラセケレバ。利生ヲ蒙ブリ繁昌ヲ致トモガラ  
ハ。愁ニ隨ヒテ恥ヲ蒙ブル。天曆元年ヨリ天  
德ニ至ルマデ。十四年ノ間。御殿ヲ造リ新ル  
事ハ五ヶ度也。天德三年己巳歲。九條右丞相  
屋舍ヲ造リナシ。財物ヲマイラセ給ヒケリ。  
此ノ故ニ九條殿ノ御子孫。今マデ攝錄モ絶ル  
事无ク。皇胤モ盡給ハ子バ。九條殿ノ信心ノ  
力。天満天神ノ御メグミナリ。

圓融院御時貞元々年ヨリ。天元五年ニ至マデ  
七年ガ間。三度マデ内裏ノ焼亡アリケリ。其

兼信法印。

建久二年三月廿四日補任。

兼兼僧正。

嘉祿二年二月八日補任。

公證法印。

曆仁元年七月八日補任。

道救法師。

建治二年二月二日補任。

實兼僧正。

永仁四年十二月十四日補任。

慈順僧正。

正安三年三月廿一日補任。

實兼僧正。

德治二年八月廿八日補任。

慈順僧正。

德治三年九月廿一日補任。

慈嚴法印。

正安四。

右北野宮寺縁起以一本及北野藁草挾合

北野本地  
天慶五年七月十二日。西京七條ニ住セシシヅ  
ノ女ニ。アヤコト云シ物ニ託宣シ御坐テ。我  
世ニアリシ時。右近ノ馬場ニ遊コト多年。都  
ノホトリノ勝地コノトコロニシクハナシ。我

モ非道ノ罪ヲ蒙テ。西ノ海ノ浪ニシヅムトイ  
ヘドモ。ヒソカニ彼所ニ行テ遊時許ゾ。少シ  
心モナグサメキ。ホコラヲカマヘテ立寄便リ  
ヲ得シメヨト。御託宣ハ在ドモ。身ノ程ノイ  
ヤシサニハハカ利。社ヲモ作リマイラセ  
デ。柴ノ菴ノホトリニ井垣ヲ結テ。五ヶ年ノ  
間アガメ奉リ參ラセシ程ニ。天曆元年六月九  
日ゾ。北野ニハウツシタテマツル。天慶九年。  
近江國比良宮ニシテ。禰宜三和能胤<sup>内種子文</sup>男子童七  
歳ナルニ御託宣アリキ。我物具ハ。此レニ來  
リ居シ始ニヲケル也。佛舍利。玉ノ帶。銀造ノ  
太刀。尺ノ鏡。老松富部トテ二人ノ侍從アリ。  
笏ヲバ老松ニモタセ。舍利ヲバ富部ニ持セタ  
リ。此等ハ鎮西ヨリ我モトニ來ル物也。此二  
人ハ甚不調ノ物ドモゾ。心ユシ、ナセソ。我  
居タル左右ニヲキタレ。老松シテハ。我居タ  
ラム所ニ松ノ種ヲバ蒔スル也。我昔大臣タリ

高倉院 承安元年十一月六日。

後鳥羽 建久二年十二月十三日。

當今 建保五年十二月八日。

當今 寛喜二年二月廿三日。

御幸事。

白河院御宇 寬治二年也。其後代々連綿不絕。

每春 三社御幸事。八幡・賀茂・當社。

後嵯峨院 寶治二年正月。

祭禮事。

村上御宇 天曆二年八月一日。

浦坂數 三年一請事。

同御宇 天曆三年被始之。

炎上事。

自御垂跡。至天福二年。六个度。天福二十一月

五月改元文曆。天福之外年記不分明。

十列馬長柴田樂事。

持明院殿。 正應二年被始之。後深草法皇御

心中御願也。人不知之。雖有御願成就。御果遲々之間。依託宣則被果之。乘童八條町簗淵名上野前司季宣之娘也。

于時十  
七歲。

別當次第事。

是筭法橋。

長德元年補任。

遍救僧都。

寬仁二年補任。

長築僧都。

萬壽二年補任。

暹圓阿闍梨。

教圓座主。

長元々補任。

忠尋座主。

顯尋法眼。

圓仙僧都。

長曆二年補任。

永承六年五月一日補任。

康平四年十二月廿九日補任。

真尊律師。

長治元年十月晦補任。

賴延法眼。

大治四年九月十九日補任。

保延四年十月三日補任。

天合 平治元年五月十九日補任。

長寛二年三月廿七日補任。

第三

橘逸勢。

第五 藤大夫。

二品社。當陸介孝當社御立孫也。

小社。無名。是者大判事行爲神也。

不空羈索。

阿彌陀。毘沙門。

白大夫殿。南門外。

不空羈索。阿彌陀。

松童。八幡。

不動。

夷。

三郎殿。

毘沙門。

行幸事。

一條院御宇寬弘元年十月廿一日始行幸。

後朱雀院 長久二年二月廿四日。

後冷泉院 永承六年六月三日。

後三條院 延久二年十一月廿八日。

承保三年十月廿日。

堀河院 寛治四年十一月七日。

永久元年八月十七日。

大治五年四月廿一日。

久安五年八月廿二日。

應保元年十月廿一日。

第四

文大夫。

第六 淡路廢帝。

老松。

阿彌陀。毘沙門。

白大夫殿。

不空羈索。阿彌陀。

松童。八幡。

不動。

夷。

三郎殿。

毘沙門。

行幸事。

一條院御宇寬弘元年十月廿一日始行幸。

後朱雀院 長久二年二月廿四日。

後冷泉院 永承六年六月三日。

後三條院 延久二年十一月廿八日。

承保三年十月廿日。

堀河院 寬治四年十一月七日。

永久元年八月十七日。

大治五年四月廿一日。

久安五年八月廿二日。

應保元年十月廿一日。

第五

福部。

第七 大宰小貳廣嗣。

第八 老松。

阿彌陀。毘沙門。

第九 吉備大臣。

不空羈索。阿彌陀。

第十 櫻葉。

阿彌陀。毘沙門。

第十一 崇道天皇。

阿彌陀。毘沙門。

第十二 地藏。

阿彌陀。毘沙門。

第十三 十禪師。

阿彌陀。毘沙門。

尼神。

阿彌陀。毘沙門。

早鳥。

阿彌陀。毘沙門。

今雄。

阿彌陀。毘沙門。

火御子。

阿彌陀。毘沙門。

朝日寺。

阿彌陀。毘沙門。

那伊鎌。

阿彌陀。毘沙門。

毘沙門堂。

阿彌陀。毘沙門。

以一夜松造立之。

阿彌陀。毘沙門。

千手。

阿彌陀。毘沙門。

周枳明神。

阿彌陀。毘沙門。

丹後二吉。

阿彌陀。毘沙門。

一品社。

阿彌陀。毘沙門。

勸解由長官。

阿彌陀。毘沙門。

周枳明神。

阿彌陀。毘沙門。

在躬御息也。

阿彌陀。毘沙門。

周枳明神。

阿彌陀。毘沙門。

在躬御息也。

阿彌陀。毘沙門。

當神罰人々不遑勝計。同廿三年四月。公忠弁令頓死。有夢想。同年四月廿日。被副正二位。令贈本官。件日。昌泰四年二月廿五日宣旨可燒失。若於留置之輩者。可爲達勅之由。被下宣旨。同延喜廿三年五月廿二日改元。爲延長元年。十月化現清涼殿。令謁醍醐帝。同八年六月廿六日。十六萬八千御眷屬神之中。第三使者火雷火氣毒王。自清涼殿坤。炎火出現。則祇候之月卿雲客數輩被蹴殺畢。同年九月廿二日。聖主及脫履。同月廿九日崩御。承平四年四月十六日。日藏上人參籠于笙窟。七日之間入滅。奉拜見當社之御威德并御在所。天慶五年七月十二日御託宣。乘童西京哥子。天曆元年六月九日。御移坐于右近馬場。同年六月十二日御託宣。乘童近江國比良宮禰宜。神良種息字太郎丸七歲。良種即捧持託宣記。參向右近馬場北邊之朝寺。依之彼寺之僧侶最鎮。法儀鎮西等。相共談事子細。其夜中數千本松生。然間菅家人々。左

右京之貴賤。勤仕二季之禮奠。靈驗日新。神德風芳。自天曆元年。至天德<sub>三年三字脱力</sub>十三年之間。造改御殿事五箇度。回祿之中。第五箇度之時。九條右丞相造增殿舍。奉寶物。自貞元々年。至天元五年。七箇年之間。內裏燒亡及三箇度。造營時神譖。永觀二年六月廿九日辰刻御託宣。乘童藤原長子。正曆四年八月十九日。被贈正二位從左大臣。敕使菅原幹正。着太宰府。同廿日。參拜于廟前。神慮不快歟。則御詩出現。同年<sub>或說者</sub>閏十月廿日。被贈正一位太政大臣宣命者。同年十二月十六日着府。勅使爲理。參拜廟前。今度者叶神慮歟。則御詩出現云云。

小神次第。自東端。

三所皇子。二所聖觀音一所阿彌陀。

貴布禰。不動。

老松。不動。

寬筭入寺。

第二

大門內供奉。

續群書類從卷第五十七

神祇部五十七

北野宮寺緣起

取要

承和四年三月。御化來于菅相公之亭。貞觀八年十一月。天台山戒論序令書給。仍諸宗之諍論止之。元慶元年。爲式部少輔文章博士。令草進朔旦冬至之賀表給。仁和二年。令任讚岐守給。寛平三年二月。昇殿爲藏人頭。兼左中辨。同五年。拜參議。兼左大辨。同六年九月。於吉祥院有知命之御賀。或記十月。同年七月。叙從三位。中納言。同九年六月。任大納言。其日兼右大將。同年七月。太上天皇讓位於皇太子。即位之日叙正三位。兼中宮大夫。大納言大將如故。輔佐幼主。撫育庶

民。昌泰二年二月。任右大臣。大將如故。右少辨藤原如道爲勅使。於東五條御所奉位記。于時大臣長女寬平女御。賀御母五十筭給。臨幸于其亭。同三年正月三日。行幸于朱雀院。同太上天皇有臨幸。早於萬機之政務。可有一身之奏達之由。雖被仰。有固辭。同年九月重陽。其明日獻後朝之詩篇。爲希代之金玉。叡感之餘。被懸衣。彼御衣。至西府之羈旅。爲北闕之記念。令隨身給。同四年正月廿九日左遷。延喜三年二月廿五日薨御。同年三月。令化現于叡山法性坊給。同八年。菅根卿蒙神罰。同九年三月。本院大臣蒙神罰。此外

法師琳慶

法師良忠

法師實尊

法師行覺

法師榮賀

法師朝圓

法師俊幸

法師慶尊

法師顯祐

法師顯範

法師珍慶

權上座大法師俊曜

已下略

有限御常燈及斷絕子細狀。

右件鄉者。前備前守時房朝臣相傳之所領也。而當社往古常燈依及懈怠。且爲令勤仕神事。且爲被免國衛之方雜公事。去年六月日所令寄進常燈領也。然則停止彼木工助之無道妨。可勤日別御油役之由。被成下御下文者。同欲致御祈禱矣。仍言上如件。

以前條條爲蒙御裁許。大略注進之狀如件。以解。

壽永三年三月 日 小寺主法師行勝  
法師行智  
法師隆真  
法師行秀  
法師勝舜  
法師朝成  
法師慶智  
法師有禪

法師覺源  
法師實嚴  
法師良慶  
法師圓印  
法師重慶  
法師圓玄  
法師勝暹  
法師行成  
法師覺仁  
法師明圓  
法師俊尊  
法師永勝  
法師俊賀  
堂僧法師玄舜  
法師琳秀  
法師珍覺  
法師忠俊

箇。各各面面。致其狼藉之刻。無賴之輩。即被破却住屋資財等。有緣之者。觸訴子細之處。適被裁下之旨。不分明之上。漏宣之徒黨。如雨足也。如此之間。神社住僧等。更以逃亡。云前左馬頭之狼藉。云今度之損亡。社家之愁歎。連連而不斷也。是彌天下損亡之基。國土凋弊之計也。神明者。依人之歸。依增其威光。人倫者。依神之加護。保其壽福。住僧等者。日夜朝暮。致公私之祈禱。時時刻刻。仰佛神之冥助。今遇如此狼藉之條。依何過怠哉。然則自今以後。任舊例。停止如此狼藉輩。可成安堵思之由。被成下御曹司御下文者。將仰御憲法之嚴。殊奉祈御息灾安穩增長福壽之由。仍粗注子細謹言。一日別御供用途折近江國蒲生保。上野國住人字副進坪付等。

讚岐四郎大夫不知實名。號私領。以無道押領門。有限御供田內貳拾肆町壹段押領無道子細狀。

一當社御常燈用途折領丹波國天田宗我部鄉土肥。乍成下文。依式部大夫惟成子息木工助訴。背先下知。木工助方可知行由。令成與下文間。

右件保田等者。從白河院御時被建立以後。數百餘歲之間。爲不輸神領之上。爲官省荷庄。可停止萬雜國役之由。度度宣旨顯然也。而今彼四郎大夫。號私領。譴責保民。押領御供田之刻。百姓等不能耕作之條。御願陵遲之計也。就中近日被下諸國院宣云。於神社佛寺之領。武勇之輩。不蒙捐院宣者。任自由不可成狼藉。不可致濫妨之由。其狀明白也。而彼輩乍知此旨。有限往古神領令押取之條。無道之至。何事過斯哉。非唯不憚神威。兼似背院宣者乎。然則停止件四郎大夫之濫妨。如本可爲神領之由。被成下御下文者。同仰憲法之貴。彌奉祈。御息灾安穩之由。仍同注子細。以解。

右子細者。當所之人夫。可被召遣之旨。御代官

安藤殿被申懸候。迷惑仕候。惣別當所之儀者。

往古一來。帶綸旨院宣御下知等之證文。依

勤御神役。申諸役免除之段歷然候。所詮如先

先。可爲免除旨。被成下御下知候者。恭畏可奉存。去年北畠殿人夫之事。被仰懸候時。御訴訟申上候處。則嚴重被仰付。忝奉存候。此等之趣。御申沙汰肝要候。仍狀如件。

永祿四年八月廿一日

祇園社家雜掌

今村神人

一社家住僧神人等追捕子細狀

態申入候。當社大宮殿駕輿丁。御訴訟申上候段。具被披露候。被成下御下知者。畏可存候。此旨可然様。所仰候。恐々謹言。

永祿四

祇園社務執行

八月廿五日

常泉

多羅尾右近大夫殿

祇園社記 雜纂第八

九郎判官殿御外題讀岐四郎大夫事  
紙本雙面點私云

如狀者不當之事也。早可令停

止其狼藉之狀如件。源(花押)

感神院所司等解

申進

申文事。

請被殊蒙 恩裁。停止社頭并四至內狼藉。號九郎御曹司仰。武勇輩等。寄事於左右。或稱有所緣咎。或付寄宿者事。不觸社家。恣行追捕間。云社邊。云住僧。即及損亡。逃散不勤。

公家御祈禱。季等神事。有違例條條子細狀。

右謹檢案內。當社是鎮護國家之社壇。靈驗殊勝之大神也。所謂從元慶 聖主陽成御宇之時。令奉崇御以降。數百餘歲于茲。四至內三條以南。五條以北。自堤東。雖有所犯類。觸社家被行其罪之旨。承前之例也。而近年亂逆之間。不嫌神社佛寺。不謂所犯有無。令行追捕之條。非一度非二度。既於同所。或三四箇度。或五六

祇園社御神馬一疋。栗毛・被置御鞍。可引遣之由。所被仰下也。仍執達如件。

寛正七年正月二日

伊勢守

紙端附而二案文。寛正三。此正文飯尾左衛門大夫遣之。使伊賀。

祇園社御祭禮式日延引例事。

正應五年十一月。御祭禮被執行之畢。

元亨元年十一月。御祭禮被執行之訖。

嘉曆三年十一月。御祭禮被執行之畢。

右所注進之申狀如件。

寛正三年十月日

奉上無動寺當社神輿。既至于坂口。御下山之間。往進到來。於衆徒者可歸山云々。不移時剋。可被進御迎候。若有遲怠者。可有其科之由被仰出候也。仍執達如件。

寛正四

十二月廿五日

貞基判

文龜三

六月七日

飯尾加賀守之事也  
清房判

當社執行御房

祇園社大宮殿駕與丁攝州今宮神人申。

祇園執行御坊

元種

少將井御札等事。乘連令隨身逐電之間。當年之儀。祭禮無煩之様。諸神人可被申付候旨。上意候旨。堅被仰付候。可召出候哉。尙禪信猿松可申候。恐々謹言。

六月六日

長秀

祇園社執行御坊

少將井駒頭事。如近年可被借巫女候。恐々謹言。

九月七日

執行御房

堯連判

祇園會事。近年退轉之條。去年再興之處。大舍人輩不隨神役云々。以外次第也。所詮於當年者。相懸役錢。用神事要脚。可致不行諸色掌之由候也。仍執達如件。

文龜三

六月七日

飯尾加賀守之事也  
清房判

十一日ヨリ御神供本シキ。サカタ保。

廿一日ヨリ御神供本シキ。みやがわ保。

十二月卅日大神供。御マツリヲリ物ドモサタ

スル人ぐ。イエニホチサマノシキタルアイ

ダ。シヤリタイナシ。シカリトイエドモ。行事

御爾(マニ)ノ御アプラ一升。ヨウトウ一すぢ。大神事

ウケトル。コレハセウノ法印御房御分と申也。

けんむ三年ヒノエ十二月 アヅカリ朝實判

一けんむ四年正月御だんぐの事。

十三日。御だんぐヲサムル人ぐ。

六十六まい。已上六まいハヨリカタ。

十一まい。しらびやうしけんひやう。

已上。

イマダヲサメザル人ぐ。

三十三まい。イなりのつばね。

十一まい。十らく大夫。

廿まい。ゑほんがあと。

廿三まい。めうる房。

十二まい。六らう(二字 不見)

十まい。からこにうだう。

十まい。きうけがあと。

このきうけぶんは。二月九日十maiいたつか。  
すぎやうの御房へめん(二字 不見) 大門どの三十三  
まい。ひうがのせんじにうだうかと。

い上まだし。

### 祇園社古文書寫

祇園社年始御神馬一疋。栗毛。自御方御所様。

可引進之由。所被仰下也。仍執達如件。

應永廿年正月

伊勢守判

トウラレコウシヤウシテ。入カヨウニヲヨバ  
ザル間。又 こんノ御ざんのとくにまいら  
せらる。

下分十ヶ日ハ。ナリヤスノ保。コレハ十ヶ  
日ナガラカケサセ給。アサマシキ事。

八月ひがんの御そせん米ヲロシサタナキ  
間。カケサセ給。御下モカクル。

八月ヨリ執行ナラセ給。大門ドノ、少ナゴン  
別タウヨンダノナイ大ジシノ御息實シ  
ノ法印御房。

九月一日御トウ。中な。

一九月一日ヨリノ御神供。本シキニマイル。十  
一日ヨリ十ヶ日分。御神ニマイル。

下旬十ヶ日。本シキナリ。ヤスコレハ。サドノ  
判官  
ハウグワソ次郎太郎ドノ、チノ人給ハルト  
イエドモ。御ゴクヲバサタシ申也。

十月一日御トウ。スハウノごんべたうの御  
房。十月一日ヨリ御神供。本シキ。

十一月一日神供。旬ノ御神供ゴトクマイル。下旬  
ヨリ給ハリタル由申シキ  
十ヶ日ミヤガワ本シキ。

十一月一日ヨリ。御神供本シキ。タンバ保。  
十一日ヨリ本シキ。サカタ保。(已下ニ)  
(行虫)

十一月廿一日。御コシムカイ。

馬上ハ

用

ヨウトウヲ百貫ヲロサレテ。□キンシ

アリ。アシカヤドノヨリ。

ヨリイノ御神供代三貫下行。

ク人ノ中へ六貫三百文下行。

御サカキ八本に四百文下行。

ヨリカタコノカフベ五人ニ五百文下行。  
戒詞

御ノト申に一貫文下行。

御神供ノ廿五せんニ三百文下行。

まんどころしやしぶんハコノカウベニタブ  
ヘ。

十二月一日御トウ。ヒウガノアザリノ御房。  
日向阿薩梨  
一日ヨリノ御神本シキ。タンバ保。

ラセ給ニヨリテ。ヤガテイクサニ。キヤウ

シラカハドウランスル間。ギヲンノ御マツリ  
ノビサセ給ヌ。

### 一御神供御事。

四月六日ヨリ。ビンゴノボウノ御神供。<sup>勧</sup>ドウ  
ランニヨリテ。國ソウトタル間。米ノボサ  
ザルニヨリテ。御事カクルアイダ。執行の御  
房ヨリ。トリヅギ御サタアリ。

御神供ノヤウハ。スキモリニツク子テマイラ  
セラル。ヲ、イハ德<sup>五字</sup>(不見)

又五月六日ヨリモ。カヤウニ御神供ヲバ。ス  
キモリニツク子テマイラスル也。

又六月六日ヨリハ。イカウカケケサセ給ニ。  
ケイエスル人ナシ。サレドモめんノバウ<sup>筋</sup>  
チウヨリ。カタノゴトクマイラセラル。ミヤ  
シノコノカウヘ。朝乘モ十日マイラスル也。

一六月中分ハ。山上保神供。本シキシサイナシ。

下旬十ヶ日。ナリヤスノ保ニ。

コレハヲウツサカ本ノミチフタガリテ。人カ  
ヨウ事ナキアイダ。神供カケサセ給也。アサ  
マシキトモヲロカナリ。

七月一日ヨリ十ヶ日。サカタ保御コクニ。シ  
カルヲ。サカ本。ヲウツノミチフタガリテ。人  
カヨウ事ナキアイダ。吉田ノサイシヤウド  
ノ。コレニ御わたりアルアイダ。タニヨリハ  
ノボラズ。キヤウトニハウリカヒモセズ。シ  
カレドモ御事カクベカラズトテ。ホンノ御神  
供ゴトクニ御キシンアリ。

七月十一日。ツゴモリマデ十ヶ日ハ。山上保  
御ぐニ。コレモ下ノ御ゴクノゴトクニ御サタ  
アリ。

八月一日ヨリノ御神供。タンバノ保。コレハ  
本シキニマイル。メデタシ。

十一日ヨリハサカタノ保御神供ニ。イロノ

大座ドノコサカノ御シユクソヤケテ。ギヲン  
ノ西ノ御アセロニ御ワタリ候アイダ。正月ニ

ナシウチ入テサシ(四字)タル間。アサマシキア  
リ(五六十字)チクデンセラル、ホドニ。(三字)右ノ  
大座ヲ一人シテモタレタル間。チクデンノト  
○御事カケルニツキ。(五六字)座の中ザリトソ  
ツキ申。御事(虫損三字)イセトテ右方ノ中ザ。

御フダ入マイラスル事。

四月廿五日。神御まへニ御神供ソナエマいら  
する。御フセ三百文。カミ三條廿。米三ヲシ  
キ。ヨリかた三人中へ。せに一貫文。下人中へ  
百文いだする。

右方ノ中ザ。ホウシヤウジドノエ。ヲナジキ  
四月廿七日入マイラスル。ナニ事もブサタ。  
御ノトニセに三百文。ソノホカハナシ。

五月三日ヨリ。御ツボヲ(下行)コナイハジマル。  
大座ヨリノ御ウシロトノゲカウナシ。

執行御房ヘノ御ゲカウサタセズ。  
御ノトノ御フセヲバサタ申ニ。

ノコルマ 二座ヲハジメトシテ。御ゲカウ代  
百文ヅ、御めんニ。

右方大座ノ中ザ御ウシロトノゲカウスルニ  
ヲヨバズ。執行御房ノゲカウ。御ノトノ御フ  
セサタスルニヲヨバズ。

五月五日。左方ノヒルカグラ。六日右方ノヒ  
ルカグラ。七日五クバン。九日タウクバン。ヤ  
ガテ御アイダニ武家の御八カウモアリ。クゲ  
ノ御八カウハヲコナハレズ。

一サイキウモ(二字)  
(不見)

五月一日。チサイハヲコナハル。別タウノ御  
房。大納言ノそうづ御房。キヌ代一貫文下サ  
ル。

一ヲナジキ五月廿七日。太上天皇山門エ行コウ  
ナラセ給。アシカドノシヤウグンミヤコヘイ

ナラセ給フ。二月二日。<sup>クハ</sup><sub>山</sub>ザンノ院ドノ。

エイラセ給也。カヤウノサウドウニヨリテ。

一正月ノ御だんぐモケチジヨスルニ。

一正月十三日。タテマイラスル御だんぐハ。三

十三まい。イナハノツボニ。

二十まい。ゑほんかアト。

已上。

一ヲナジキ二月ニ。執行ナラセ給。

<sup>今</sup><sub>小</sub>路

イマコウヂ

ドノ大貳法印御房。

二月のひがんの御クウせん米サタスルニヲ

ヨバズ。御コハイマコウヂノザイケヨリサタ

スル間二百卅人ニテサケサタス卅メヲハ

<sup>五字</sup><sub>不見</sub>

一御だんぐの御さた。チヌシニ御かんたりあひだ。三月ニナリテ。御だんぐさたするトコロ。

六十六まい。山上。三月十二日。

六まいヨリかたとる。

十一まい。しらびやうし。一まいハヨリ  
かた。

十まい。代米一斗。キツウルアト。四月十二

日トラリマコフウチトル。

イマダサタセザル歟。

二十三まい。めうる房。さたなし。

十二まい。あめやの彦三郎。さたなし。

十まい。かねこにうだう。さたなし。

代の御だんぐの事。

三十三まい代六百六十文。

<sup>六十文ハ</sup><sub>行</sub>よりかた。

十一まい。大ウ大未ふんニ。

三百文。二百七十文。すぎやうの御房へ。二十七文よりかた。これはみないまこうぢど  
のへまいるニ。

けんむ三年四月日

アヅカリ朝實判

一ヲナジキ五月三日ヨリ。御ツボネヲコナイハ

ジマル。

十二月ノ御マツリ事ノゴトシ。ヘイモンニヨ  
リテ。キヤウゴクジノハイデニテヲコナハ  
ル。

正和五年十二月卅日

アヅカリ大乘判

祇園社記續錄 建武三年記

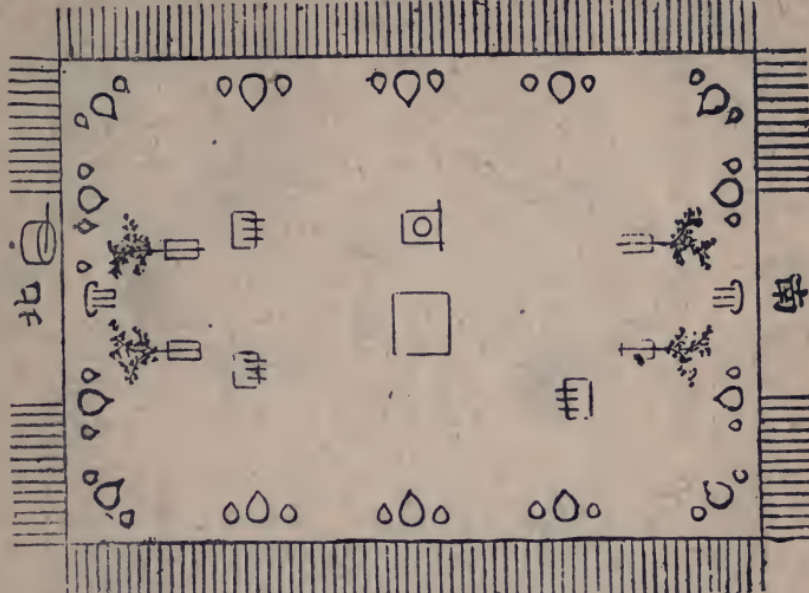
感神院御神事。

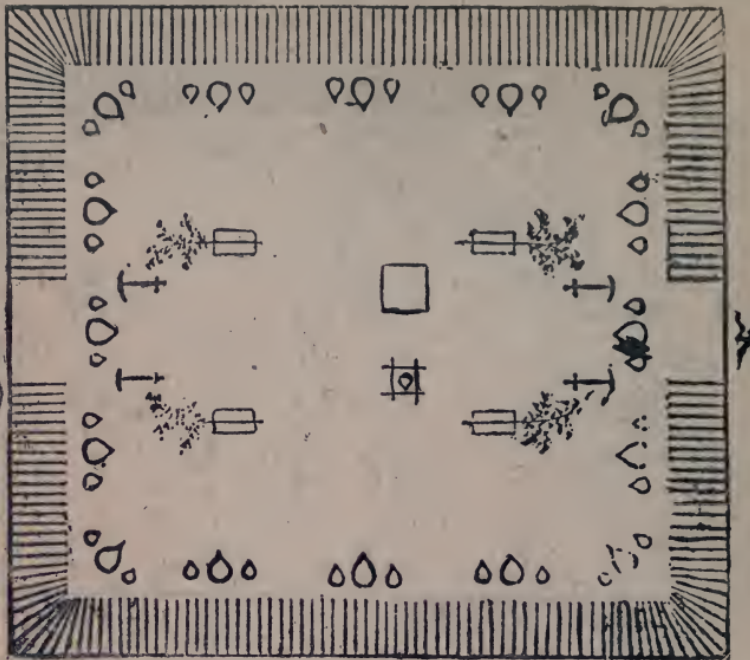
けんむ三年ヒノエ正月十日。大上天皇山門<sup>行</sup>行  
カウナラセ給。アシカ<sup>利</sup><sup>將</sup><sup>軍</sup>ノシヤウグ<sup>都</sup><sup>軍</sup>ミヤコ  
エイラセ給ニヨリテ。シカリトイエドモ。正  
月十六日ヨリイクサハジマルアイダ。キヤウ  
シラカ<sup>白</sup><sup>河</sup>ハヤケウセ。サ、<sup>虫損</sup>シキタルアイダ  
ニゲカクル。

ヲナジキ正月廿九日。シヤウグンミヤコライ  
デサセ給アイダ。

大上天皇ハ。山門ヨリ竹ノ中僧正御房行カウ

リナンディハノジクゴウヤキハレコ





えんきやう 三年十二月卅日。大神供御マツリ  
事ハ。（昆楚）サ門堂ノキタナルヲカノ上ニテヲコ  
ナハル。ナニ事モハイツカノギシキニタガワ  
ズ。ヲナジキ御代。

正和四年十二月卅日。大神供御マツリ事ハ。キ  
ヤウゴクジノハイデンニテヲコナハル。ハイ  
モンニヨリテナリ。キヤウチウニマジモタテ  
ズ。カザリモサセズ。山門（歎語）ゴウソタル間。

ウツキノアラガキヲバ。ナワヲヒキワタシテ。  
タテマイラスル。キヤウゴクジ（二字虫撰）ケマイラ  
セテ。キタムキニコシラエマイラスル。執行ノ  
御房（前）ミナミヨリ御ノボリアテ。キタムキニ御  
ノト。ハイデンノギシキカクノゴトシ。キヤウ  
ゴクジ（火）ノヒヲバ。トウロウニトボス。カゼアメ  
フル間。ホウトウ院天神南ノウラノトウロフ  
ヲトリテトボス也。

原本國在此間今隨便宣移置次貢  
正和五年十二月卅日。大神供御マツリハ。去年

サプライドウ〔侍子〕シサシヌキ。ミヤシニ東カウ三  
百文下サル。キヌ一ヒキ。又ノコモミナ〜給  
はりイヅ。

座ス御房〔喜提〕ボダ院ノ大ミヤト申。  
別タウノ御房。シヤクセンノ大上法印御房。執

行御房 大門ドノ、大貳法眼御房 ジヤウキト  
申。ノチニ法印ニナラセ給フ也。

ギヲンノ御マツリモノビサセ給テ。山門ヨリ  
大神ガウノ事ウチヲイテ。七月廿八日日吉ノ  
御コシフリタテマツル。

大ミヤ。十せんし。八王子。ギヲンニシヤ。キン  
リヘフリタテマツル。ヤガテギヲンエイレマ  
イラセテ。日吉〔堂〕ノ御コシハハイ〔拜〕デンニ。ギヲン  
ノ御コシハライダウニスエタテマツル。

セキ山ノ御コシハ中門ノ西ノワキ。キヤウゴ  
クジノ御コシハ。東ノワキニスエタテマツル。  
山門ノソセウカナワザル間。十二月五日。山門

ニノボラセ給。御コシ四シヤ。ギヲンノ御コ  
シ。日吉。セキ山。キヤウゴクジヲグシタテマ  
ツリテ。八シヤヲフリタテマツル。アサマシト  
モ申ニヲヨバズ。ミナ〜ギヲンヘイレマイ  
ラセラル。

シカル間。ハイデンニ日吉御コシ御ザアル間。  
十二月卅日。大神供御マツリ事ハ。御ベツイド  
ノウシロナルハイツカニテヲコナハル。ミヤ  
コモリ御サウキヲスル。マゴ太郎チヨ右二人  
ナリ。西ニムケマイラセテ。コシラエタテマツ  
ル。執行之御房東のクチヨリ。(不見)ニシムキニ  
御ノト。ウツキノカキヲタテマワス。ヒヲバタ〔竹〕  
ケトウ〔喜〕ダイニトボス。

御コシラエノシダイカクノゴトシ。  
コレハ御ベツイドノ御ウシロハイツカニコ  
シラエマイラスル。

執行靜晴法印。次目代杉生坊御坊遶惠。

綸旨於座主。吉書  
貞治六卯廿一。

慶治二六十八。先目代教  
慶法律師。當年祇園馬上屋  
口狼藉罪科。武家申入  
座主間改補。仍貞治二年  
六月十八日補任。

次目代西勝坊教慶。律師。

山門執申武家之間。  
同七月二日還補。

次目代西勝坊御坊憲慶。

遷恩弟

貞治三年四月二日。教慶  
律師死去間。相續補任。

第百四十尊道法親王。

青蓮院。貞治四年九月八日被下  
綸旨。右中弁嗣房奉。同九日宣  
下。御再任。同年十二月。

廿五日京都。宣命。

祇園別當定法寺大納言法印尋慶。北畠大納言親  
執事。同十四日補。吉書。  
同年壬午九月十五日。

目代慶運法印。

午八月廿七日

律師行快

執行靜晴法印。同廿六日被下御教書。

吉書十一月廿日。

般若院白髮法印真弟

次目代東船若院相摸坊圓舜。

初度

次執行顯深僧都。貞治五十二廿七補任。  
廿三日武家執奏。廿六日被成

貞治五十七補任。

五月一日。大アメフリテ。別タウ御房御サカキ  
ノ御ハイナンチタルニヨテ。中門ノ(一行)ヲタ  
ヒマイラセラル。別タウノ御房コモノ上ニ。御  
ヒザツキノヌノヲシキテ御ハイ。御シニフ御

祇園社記續錄 正和五年記

這記者。宮仕朝實之所誌。正和五年年中行事  
也。然自正月至四月。既蠱滅焉。五月朔日致  
齋之御神事。十二月晦大神供御神事而已存  
矣。

次別當太政僧都道尋。正親町大納言忠季息

洞院入道相國公養。猶子。師匠

尋慶法印任僧正間。當職

青門跡執事職與奪。貞治六五十九

律師行快云此以下亡矣。堪惜也。

承和五年入唐。  
同十四年歸朝。

第四安惠和尚。號新堂和尚。號金輪院。

貞觀六年二月十六日補。六十一。治四年。  
同十年四月三日入滅。六十五。

已上四人傳教御弟子。

第五圓珍和尚。智證大師讚岐國人。和氣氏。弘法大師甥。

貞觀十年六月廿三日補。治廿四年。  
寬平三年十月廿九日御入滅。七十七。

天長六年登山。十五。  
延長五年大師忌。弘仁六年誕生。

第六惟首和尚。號虛空藏大師。近江國人。  
遍昭弟子。

律師行快云此已下失矣。

第七百卅六尊道法親王。妙香院。後伏見院御子。  
文和四年十月廿日被下。輪旨。  
延文三七年廿日御上表。

第七百卅八承胤法親王。梨本。御再任。  
康安二年二月七日御再任。於坂  
本。同年九月御辭退。御與尊御弟子

第八百卅九恒鎮法親王。目代西勝坊教慶。律師。

執行靜晴法印。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
目代增長坊大進法印慶運。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
執行晴春法印。文和四年十二月廿六日吉書。  
別當吉書同時。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
執行顯詮法印。文和四年十二月廿九日補。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
次執行顯詮法印。文和四年七月十三日吉書。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
次執行顯詮法印。文和四年七月十三日吉書。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
祇園別當桓惠法眼。岡崎。延文三年十一月九日被下。綸旨云々。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
祇園別當桓惠法眼。同日補任歟。

第八百卅九恒鎮法親王。目代增長坊大進法印慶運。  
祇園別當桓惠法眼。同日補任歟。

第八百卅九恒鎮法親王。目代西勝坊教慶。律師。

執行顯詮法印。延文三年十二月卅日補。  
執行職事。六月五日權長吏隆晴補任執。職之由。以立武家御使於座主之上。顯詮改補不可然之由。被成輪旨之間。同七日己顯詮還補畢。不渡印鑑。不待吉書之。上者。隆晴雖爲片時。非社務之儀者也。

次執行靜晴法印。康安元年六月五日補。

第八百卅九恒鎮法親王。梨本。御再任。  
康安二年二月七日御再任。於坂本。同年九月御辭退。御與尊御弟子

第八百卅九恒鎮法親王。梨本。恒明親王御子。梨本承胤親

第八百卅九恒鎮法親王。梨本。恒雲親王。同年八月十八日御上表。

第八百卅九恒鎮法親王。梨本。恒雲親王。同年八月十八日御上表。

同御代。

德治元年十二月十八日。被下院宣云。讚岐國西大野鄉爲當社。震筆仁王經料所。永代被寄附也。早門弟相承。殊專長日祈誠之忠。莫怠每年供養之勤者。

院宣如此。悉之以狀。

德治元年十二月十八日

左衛門權佐光經判

祇園執行法印御房

當院。持明院殿。無仁。

應長元年八月十一日。被下御寄附

院宣云。

播磨國廣峯社事。院宣如此。早爲長日不斷

御祈禱料。所被安置當社也。於給主職者。令

門弟相傳。殊可奉祈天長地久御願者。

應長元年八年十一日

祇園晴喜法印御房

兵部權大輔賴定判

天台座主祇園別當并同執行補任次第

傳教大師。諱最澄。近江國志賀郡人。

延暦四年七月中旬登巖山峯。結草爲庵。十九歲。同七年造

中堂。同廿三年七月入唐。同廿四年歸朝。弘仁十三年六月四日御入滅。五十六。貞觀八年七月贈法印大和尚號傳

教大師。相應和尚奏云々。子氏傳教大師御付屬。弘仁十

三年四月任座主。治山十年。天長十年七月四日入滅。年

第二圓澄和尚。號寂光大師。武藏國人。

承和元年三月十六日補。治山三年。

同三年十月廿六日入滅。六十六。自承和三年至于仁壽三年。

十七年。座主未補。

第三圓仁和尚。慈覺大師。下野國人。王生氏

仁壽四年四月三日補。治山十一年。

貞觀六年正月十四日御入滅。七十一。貞觀六年二月十三日贈法印。同八年七月十三日賜大師號。延暦十三年誕生。大同三年登山。十五。

箇年。被寄附之。但津料內野坂經政所。以兩所。被寄附當社之。爲本地垂跡御祈。本地方妙智上人於當社可勤行之云々。垂跡顯尊法印可勤行之云々。共以限永代。被寄之。

同御代。

丹波國波々伯部保脇仁。國領八町有之間。被寄附。被下 縱旨畢。顯尊拜領之。相傳無子

細。  
同御代。

永仁四年九月。以別當分社領安藝國佐東川社武清保等。任別當圓俊法印寄附之旨。爲異國 伏御祈大般若轉讀。被寄附顯舜。可門弟相承之由。被下 縱旨畢。上卿爲方卿奉行之云々。

云々。

大覺寺殿。諱世仁。龜山院第一御子。

正安三年十一月。越前國野坂經政所給主被改顯尊法印。先師法印拜領之。但文永以後之

嘉元二年四月廿三日。爲 勅願。被供養 宵

筆仁王般若經一部。

上卷上皇御筆。下卷內裏御筆。

其外摸寫百部。外題同 宵筆也。

院司權右中弁宣房奉行參勤。

宵筆御經并御願文御諷誦等持參也。如御願文者。可爲永代

御願云々。

御導師石泉院法務大僧正。忠源。御布施一重一

表。納布三段。

題名僧二人。吹葉晴法印。時執行。散花晴喜法眼。御布施一表。御布施一重一

御布施。殿上人二人參勤也。委旨在別紙。

如御導師。

新開事。被仰合關東。一向被停止之間。爲其替。備後國小童保給主勝圓子息等。并顯尊法印面。相論出來之時。兩方□□無其謂之間。被成問所。被付執行榮晴法印。以本神用殘。被宛置每月七箇日天神供并長日法華大般若料所。被下 院宣并 宣旨畢。

同御代。

并常燈料所畢。

貞永元年。當庄被國領之時。爲其替。被寄附河內國石川東條庄。可爲永代不輸之神領之由。被宣下云々。

四條院。譁秀仁。後堀川第一御子。

後嵯峨院。譁邦仁。土御門第一御子。

伊勢國岡本保。任本主忠盛<sup>時貳</sup>。久安年中寄附之旨。爲社家一圓神領。奉轉讀每年三部大般若經。可奉祈天長地久之由。被下院宣。

同御宇。

寶治元年。爲當社御修理料所。被寄附備後國伊賀國等畢。

同御代。

正應元年。被寄附讚岐國瀧上社。於本堂寬慶寺晴善法印可門弟相傳之由。給院宣畢。藤賴奉行。

弘安年中。被寄附備後國三谷郡。爲長日大般若并常燈料所。被寄附之。

同御代。

弘安年中。被寄附出雲國長江鄉四季天神供

後深草院。譁久仁。後嵯峨第一御子。

文永年中。爲四季天神供并常燈料所。被寄附出雲國長江鄉了。弘安年中仁。出雲國被進禪林寺殿間。爲其替。被寄附土佐國永武鄉之間。依不及件料所神用返上之。其後。又爲其替。被寄附備中國野山鄉。但自國衙。現錢六十貫文可致沙汰之由。被申之處。大略爲有名無實之間。猶社家依申子細。永仁二年。播磨國弘次別苻。限永代。先師感晴法印給院宣畢。

以上雜掌直至沙汰也。

上卿辨廳官主典代廳官等入部奉行之。堂童子參勤。但烏羽天皇御代雖被始行。勅願。

被付料所事。近衛天皇御代被定料所歟。

烏羽天皇御代同三月十五日爲勅願被始行一切經會。同近衛天皇御代久安五年以

安藝國吉田庄本家米三百石被付此法會。料

所爲領家花山院家雜掌沙汰。導師咒願并諸

僧布施供米以下。樂人舞人祿酒肴。同廳官主

典代召使社家公人承仕師子天童子下行也。

上卿辨以下如御八講入部奉行也。

崇德天皇。諱顯仁。烏羽天皇第一御子。治十八年。

保延二年被寄附冷泉院東洞院方四町於旅

所之敷地。小將井是也。社家一圓神領也。

近衛天皇。諱禮仁。烏羽天皇第八御子。治十一年。

四年御歲十七。烏羽第四御子。治三年。

後白川天皇。諱雅仁。烏羽第四御子。治十九年。

保元年中被差馬上被獻之。院御厨舍人六

郎先生光吉云々。御鉢三被造進。  
高倉天皇御代  
承安二年七月十五日被始行安居會。料所美

作國布施庄。關東右大將家御寄附。

同御代文治二年六月十五日被始行六月會。

料所越中國堀江庄。導師以下諸僧布施十二

貫文。樂人舞人等中五貫文下行也。

二條天皇。諱守仁。後白川第一御子。治八年。

高倉天皇。諱尊仁。後白川第二御子。治十一

年御歲廿一。隱岐天皇。諱尊成。高倉第四御子。治十五年。

安德天皇。諱言仁。高倉第一御子。治三年。

高倉天皇。諱尊成。高倉第四御子。治十五年。

隱岐天皇。諱爲仁。隱岐第一御子。治十三年。

中院又阿波院  
土御門天皇。諱守成。隱岐第三御子。治九年。

佐渡院。諱守成。佐渡第二御子。

廢帝。諱憲成。佐渡第三御子。

後堀川院。諱秀仁。高倉第三御子。治十一年。

任永承文書。貞應二年爲旬神供。長日大般若仁王經料所。被寄附周防國朝倉庄。

同御代。康平七年。被寄附三條京極四町。號京極寺。

并四條坊城方四町。爲慈町。神領一圓社家進

止也。

後三條天皇。

諱尊仁。後朱雀第二御子。治四年。御歲四十。

延久二年。被下四至官符。

限東山。限西堤。限南五條。限北三條。爲社

家一圓之神領。被止使廳以下入部畢。

白川天皇。

諱貞仁。後三條第一御子。治十四年。御歲七十七。

應德三年。被因准賀茂社佳例。被備進日別十

三前神供斬米。追旬被下行。

同御代。

舊稱川歲御宇狀。承德年中。爲長日神供斬所。被寄附四箇保。

丹波國波々伯部保。

近江國守富保。山上保。宮川保。成安保等也。

同國坂田保。

備後國小童保。

此四保等者。爲官省荷之地。免除大小國役。

年中神供米。并恒例臨時社役等。被相折之重

色。異他社領也。此內小童保者。貞應二年。於

保內御家人包俊殺害社僧寂□之時。守護人

長井入道申給地頭職畢。凡武家御沙汰令參

差者也。

堀川天皇。

諱善仁。白川第二御子。治廿一年。御歲廿九。

久安四年二月八日より五箇日間。始行御八講  
斬。備後國吉備津宮所役。講衆十口。被召山

門三塔宿老。

僧綱二口。

被物絹袋代各一貫貳百文。

凡僧八口。

石五斗。同代紙墨各九百文。供米一

社家分。

一貫三百文。供米

綱所分。

五斗。但御佛供內。一貫二百文。供米

召使狩衣等料。

一貫四百文。

御佛供。

一石五斗。供米

燈明代。

一斗五升。

預等食。

三斗。

預等饗膳酒肴雜事料。

一貫。

勅使之處。於當社被奉獻官幣於寶前。相當斯時。疾疫忽除却。疱瘡無爲。叡感之餘。被寄附畢。最初之神領根本神人也。但此內。白川院御代承暦年中。左右方各廿人。被寄附法勝寺。號寄人。雖然下地者社家進止也。又永治年中。座主爲增日吉大政所假屋間數被□□。雖然下地家進止也。

同御代。同四年。自二月一日。至于七日。局行神事。自大内被移行當社以來。洛中白川男女八乙女等。悉以爲當社本所。隨來社家之所勘。既及四百余歲畢。同御代。

洛中辻職。餅上分爲當社巫女。右方四座。一相傳奉行之。取菓子上分。所備進七月七日御節供也。

光孝天皇。諱時康。仁明天皇第三御子。仁明天皇者。嵯峨天皇第二御子也。陽成天皇御七□□大事御坐之間。

大臣以下諸卿□□。元慶八年二月四日。五十御歲受禪。廿三日卽位。五十八歲崩御。治三十年。  
宇多天皇。年御歲六十五。寛平法皇下申。醍醐天皇。諱敦仁。宇多第一御子。治三十三年。御歲四十六。延喜御門是也。  
村上天皇。諱成明。醍醐第十四御子。治廿一年。御歲四十二。  
天德二年。被下度者。宣旨了。  
冷泉天皇。諱正平。村上第三御子。治二年。  
圓融天皇。諱守平。村上第五御子。治十五年。御歲卅三。  
天延二年。被始行御靈會。被寄附尙辻東洞院方四町於旅所也。敷地號大政所。一圓社家進止神領也。  
花山天皇。諱師貞。冷泉第一御子。治二年。  
一條天皇。諱懷仁。圓融第一御子。治廿五年。御歲卅二。  
三條天皇。諱居貞。冷泉第二御子。治五年。  
後一條天皇。諱孰成。一條第二御子。治廿年。  
後朱雀天皇。諱敦良。一條第三御子。治九年。  
後冷泉天皇。諱規仁。後朱雀第一御子。治廿三年。御歲四十四。  
永承年中。被寄附依町并芹町等了。

續群書類從卷第五十六

神祇部五十六

祇園社記

原本闕

祇園社。

貞觀年中。南都沙門圓如上人始造立之。

陽成天皇。諱貞明。清和太子。治八年。

御母長良女。御歲八十一。

元慶三年。被寄附堀川十二町云。以流爲神領

之敷地。以材木商人等。被補神人之以來。既

四百餘歲□。御寄進之濫觴。疾疫疤痕起了。

天下貴賤尊卑迷于方術。神祇官陰陽寮卜

奏之所指。依爲辰巳角神之御祟。雖發遣

使伊勢太神宮。無其減之間。重雖被進稻荷

社。又以無其減之間。以勅使被尋辰巳方神

之處。祇園社御坐之由。依經奏聞。被發遣

晴喜法印自筆記案

清和天皇以來。皇代記并當社造立以來。代々聖主勅願等事。

清和天皇。韓惟仁。文德天皇第四御子。治十八年。御母關白良房公主。御歲卅。

一鳥居丹。今日及晚之上。雨時々降之間。不塗也。

不塗之。然而神輿御通無子細。目出。

十五日。

一鳥居丹塗也。不及足代。出內陣ノ北。

橋繼之。塗丹了。殊勝々。酒肴等事。丹塗訖。

可□之不及許容番匠。猶以無使也。若番匠方  
酒肴被下之間。下行之由仰舍了。

一清水寺綱轆轤以□二兩。

十七日。

予參等持寺。以御所奉行霜臺禪門御領。鳥居  
入眼目出之由。申入了處。同申了。

云々。次□果遂事。尤□啓白□然者御馬  
御劍等。可□先日申了。可爲何樣哉之由申  
之儀。昨日同伺申之。尤可然之上者。神馬等可  
被引之由。有御使。同急可申使云々。

御靈會山鉢記

〔原本闕〕

一祭禮申了。無爲神幸。鳥居丹。今朝□雨□間。

□社妙々加之。西大門□用牛童<sup>妙法院御</sup>車引之間。

載彼大物，鰐尾橐綱，引之。二百余人引之。  
以外大儀也。

十六日。鳥居笠木以下。以番匠卅余人木作了。  
一清水寺。茅綱轆轤。以政所下部。重被仰嚴密。

。均恆被走渡

一四條河原細工九十人□召之鳥居穴堀之。

酒直一連半□之。猶穴不足之間。以此□下穴  
堀之。足代木一貫五百文之由。最初大工雖載

損色。料足不可爲之間。爲神〔神像〕流自堀川

河原細工丸大木寸木延り九支。丹波三郎口木廿

支。以堀川寄方朝乗法橋。借用社人二。今日

以雜役送渡之。番匠方へ是ノ路用一貫

文下行了。□鳥居了。昨日木作之祭禮

無日數之上。自三寶院。十二三之間。可立之。

由。被仰之間。今日立之。轆轤一丁東芝ニ立  
之。大綱一筋清水寺□草綱。申ニ付テ。ロクロニ卷之

引之。ヒモ綱二筋。綱一筋八自清水寺新調。今田二又供一筋八

自鷲尾私惠方付テ。以三筋引之。鳥居桁以

大行之由。引之。

コチ木卅余。於林中切之。不及觸執行。番匠

方へ又一貫文。是又七貫文内ヲ下行為了。

是マデ番匠方へ。六十三貫文下行了。

人夫細々數書入之。——此防諱私以貨雇了。

鳥居。

足代木借用。尤番匠等式。爲支

木若干切失□□。又二王堂前橋竇子支木用

之。左太宰度入道別

**寶陸** 修理材木  
執行方奉行

頭不相請。爲被□大工宗綱從陪婆林木作。是  
事出九。一一再參

後番匠爲丈木。若干自木。運出也。日本事紀後。皆以返納了。無約束之儀。

一鳥居料足之時。不知下行。

五月。

四日。料足拾貫文。又可被下行之由。被申間。三

寶院へ遣被進。不知下行。徒使歸了。

大方殿二品禪尼。今日他界。歲六十。

廿日。鳥居了。將軍朔穢之□登禮。萬不有式出  
相□。如申三寶院分□是可返事由。使ニ被仰。

六月。

二日。鳥居事。自三寶院狀有之。同者登禮萬可

被立之。隨而料足□下内。今日十貫文可被下  
行。□則副人□被進之□使相副之於  
三貫了森入道□

五日。大工去三日笠木雨覆木。爲秘計之。下向  
尼崎。昨日上洛。所詮〔後方〕兩木殊好檜木。於尼崎  
約束了。九日可京着之由。狀有之。此程主三寶  
院了。

一貫木圓坐木二。今日到來了。

九日。鳥居ノ鎌不□方事二貫文之由。最初  
大工損色載了。而此□作□三貫。烏丸入道被仰  
了。本様矢數□書付之。出之間。今日賜伽治了。  
料足一貫七百文治定也。今日下行足代釘別。

料足二品臨時可逃之由。大工申之間。不及下行。

十日。料足殘十貫文。自三寶院請取之。大工使  
即具也。直下行了。下工方七十貫文。皆下行也。  
但此内十貫文也。未□下行物料預置之。

十一日。

一丹塗分八百文。下知下行了。請取有之。

一予參將軍。先於執事□問答。三寶院清水綱

莖并轆轤事申之儀。以檜葉於等持專取可申

入之間。□檜葉伺申□被仰□

一立木雨覆大木兩支。自尼崎。今日付四條河原  
間。社僧坊下人并專當宮仕宮藏。百度大師。今  
此裏築地四各面在地人等可引當之由。□□  
此坊相郡間。無偏之儀。悉引大物寺運上芝。

大工申之。今一本柱。此柱寸法作成事。無念之間。雖爲不足。不可作減云々。

廿六日。事始日次事。顯深向三寶院。相尋之處。

明日廿七日吉日二而。陰陽師有世。勘主□可存之旨云々。次大工酒肴祿物賜<sub>ル</sub>事申之處。六十八貫文之由。注進上者。加酒肴祿狀□皆料七

十貫文被下行。此樣申子細之。可爲難義之旨。

可解申奉行職<sub>〔盡熟〕</sub>。而又損色分人夫五十人之由。雖申之。□行遺之。御事已上。以七十貫文可被出之。所詮今日參等持寺御所之□前。可申□云々。

就之間答大工宗綱。雖歎<sub>〔申歎〕</sub>。所詮領狀□此

次第載狀。申三寶院了。被遣料足之間。□一料足。先日諸並廿貫文內十貫文。且□渡大工了。請取有之。

十七日 事始祿物御馬車。□社今日可被引之

由。申三寶院。使田<sub>祐</sub>至急可申出之由。返□

但今日被入醍醐之間。御馬今日不到來。然而先

年始見了

一事始日時勘文了。三寶院被申下之。今日廿七申。天文博士安倍有世勘進之。

一事始午刻出之。於御前鳥居<sub>〔三鳥居〕</sub>右所云。此儀柱二本先日到來。笠木貫木等雖未到來。今日中可然之上。已勘□問。被出了。

大工三條右衛門大夫宗綱淨衣立鳥帽子。

□□□長等白□直垂折鳥帽子。祿物事不引。□可有之由。□於酒肴□□昨日下行十貫內。貳可引□之由。大工申之間。可計出之由答了。

一愚身不及參社。代舌乘秀法眼出仕於芝邊奉行也。又越前法橋<sub>〔良益〕</sub>且備前上座兩人爲奉行進了。其外坊人專當朝圓法橋。朝珍勾當。宮仕左方乘心珍照宮藏<sub>〔二參〕</sub>。一事始後。大工宗綱計□對面。事始被爲目出度之旨色答之。

寶院見參見申了。

三月。

顯深向三寶院之處。鳥居可被立之間之由。雖注進云々。加丹致丈之打歟。則□石下行候。此次第。則顯深問□何。此子細立歸。三寶院留守ニ申置了。

十二日。鳥居□□也。今日先於首又於檜葉許請取定。則渡大工宗綱許了。

十七日。料足又二拾貫文。爲檜葉奉行了。替屋請取之。供水窪倉ニ張置之。同廿二日下行大工了。

四月。

四日。鳥居事。先一基可被立之由。重御三基内永須注進之由被仰之。又損色可勘略□ニテ。昨日顯深□三寶院□時被仰之。就之載狀可申之由。被仰之間。今日出進了。浮肝要間。可爲御前鳥居三鳥居相之間。支度申入了。隨而折足且可

被下行之旨。答入之由。載狀申了。次作法取大工宗綱之由。同載之。

一爲柱運上力車事。清水寺物。爲御山水。當時被召置將軍御所之間。可被借渡之由。問答檜葉之處。賜三寶院狀。可申□之由申之間。即三寶院狀。賜大工了。無相違申出了。

五日。鳥居柱檜。長二丈五尺。自元□三年六月任被造立。鳥居口二尺一寸。今日成了。自大原野到來。此一本代十貫文。自大工方遣大原野如損色。此一本代十貫文。自大工方遣大原野。出之。以牛六頭上之云々。

十六日。料足今日又二十貫文。於三寶院請取之。

廿五日。鳥居柱檜。寸法如先。但一本。又今日。自深草袖人秘計ニ而。此柱代十貫文約束之分代。袖人加增料足。無力十三貫文ニ買之由。大工申之。結句末細之間。難用取。雖問答之。臨時難取替之節。大物鳥居等柱不具事。傍例繁多之由。

相光天王。魔王天王。俱摩羅天王。德達神天王。

云。

羅侍天王。達尼漢天王。蛇毒氣天王。用宮神受福摩訶大黑天王神。各々八万四千六百五十四神等眷屬守護。

此事。內々如羨及者。於大方殿御病席當社天神詫巫女。被仰云。我社仁無鳥居。可被進。元弘<sup>口</sup>擁護武將。汝不知哉云々。就之被造<sup>□</sup>鳥居<sup>□□</sup>。

卅日。鳥居損色。仰當社大工三條大夫宗綱。昨日書進之間。今日顯深持參三寶院。他行之間。

□置青侍筑後房了。一鳥居朱。二。革、十禪師前在玉垣。三。百度大師而南。門前在左右坪。已上三基損色也。

此鳥居奉行事。元自爲造營奉行之上。爲將軍家御師試之間。被仰付云々。

二月。

三日。顯深向三寶院。損色已入將軍見參了。一可有<sup>云々</sup>重仰申也<sup>口口</sup>。

廿三日。召當社大繪師良圓法眼。三基鳥居并玉垣坪等。在所繪圖令書也。

廿五日。繪圖今日顯深持參新造御所。<sup>里小路。万三</sup>

廿五日。自三寶院僧正光濟。狀在之。有可申事。明日可來云々。仍進顯深僧都之處。他行。而如侍所土岐宮內少輔申者。三寶院今朝來臨。祇園鳥居事、出重。若此事歟云々。

廿六日。僧都重向三寶院被仰之。當社鳥居。依御別願。自將軍家。可被立之。可被致奉行云々。可召仰之旨。所被仰出也。急先可注進損色云

時世尊放一光明。照曜都跋羅國。光明普照彼國。還才世尊頂上。忽然光中現牛頭天王。與八大王子。五龍王。及無數眷屬。俱來詣會中。世尊前告言。咄大善男子。蒙我勑否。時天王脫所着無價瓔珞。獻尺尊。而作是言。我從過去來。有化度願。當羣弘勑。爾時世尊微笑。放大光明。照天王身。如閣浮檀金色。而作是言。汝善男子。醫王調御師過。其無量劫來。以慈悲心。利益一切。受苦衆生舍、國。人民過七種惡病。死悶不遠。亦爲邪毒鬼王。崎精氣。速救大苦惱云々。時天王說七種神咒。發十五天願。拔濟受苦。化度衆生云々。又如藥寶賢經說曰。爾時世尊得文殊。

問答牛頭天王行。今此會中。有一菩薩。名牛頭天神菩薩。從無量劫來。成就大慈大悲。善修習無量法門。爲諸衆生。令得安穩。故出現於世云々。然又天王不忘本誓。爲化受苦群情。權號素

感應道交之室內。拔苦與樂風涼。隨緣真如之浪底。和光同塵月朗。或渴仰者。拜蕩々尊相。或歸敬者。蒙巍々威力。其感應不可勝計。爰吉備大臣詣至靈壇。其時天王親告曰。我是牛頭天王。本師藥師如來也云々。復曰。口噏四牙。身生萬針。左手捧日輪。右手撒月輪。左足極東雲淨瑠璃界。藥師如來也。右足盡西霧安養界阿彌陀佛也。鎮兼藥師彌陀之力用。普嚴飾十二六八之誓願。次梵髮中戴生頭。是妙法蓮華經也。何者。則五味之中。醍醐味爲病即消滅之藥王也。三車之大。白牛車。後生善處之引導。爰知罰巨端者。惟匪一朝之忿。爲懲邪見放逸之凡愚。人々早飄恐怖之憂。現世成就。福智兩足。當來往生。安養若海。增進無上善心。有衆病悉除之。憑無四生南無大悲牛頭天王。武答神婆利采女八大王子。

淨(土略)者也。

南無大悲牛頭天王 武答神婆利采女八大王子。

亡。既發向而見古端家。千人法師並座。讀誦大般若。彼六百卷經者。忽爲四十餘丈六重鍊築地。函者即爲天蓋。更以無可入樣。走還奏聞此旨焉。天王重勑曰。亦還可巡見彼處。千人法師中。隻目在疵法師。法師飽瀰飯酒。醉眠不讀經。節々雖驚。不當文字。可有。讀無謂字。法師從彼所。亂入臣端及從類等悉可蹴殺矣。時蘇民將來。今續命  
縷是也。蘇民將來娘乙姬一人許惠之。彼姬少心孝順也云々。爾時天王言。然者作茅輪赤絹績裹。如來  
變黃旃。司平滿成收等十二支。第六王子名變歲末神。行冬三月。第五王子名羅侍天王。本地觀世神。行秋三月。第四王子名德達神天王。本地彌勒音菩薩。第七王子

充也。第三王子名俱魔羅天王。本地菩薩也。變歲德充也。第六王子名達尼漢天皇。變伏神。行八專。本地普賢。第七王子名侍神相天皇。變豹尾。行四季土用。各々十八日。本地阿彌陀第八王子名宅相神才天王。變大隱神。行夏三月役神也。本地菩薩。此八王子鬼神七鬼神等守護彼蘇民者也。正月於堂舍賜牛玉寶印御誓約有之。因世上祝儀表咒咀。彼十二月末寶冥罰也。然蘇民雖貧賤。依慈悲蒙憐愍。擁護御誓約有之。因餅入輪骨。赤餅端身色。謂拔打摸玉者。端眼十五日燒失。模端死屍也。退罰惡魔。抑捨凶邪意也。然蘇民草子孫有擁護誓。八人王子咸崇天王歡喜云々。又按。秘密心默如意藏王咒經曰。爾

不肯許。重以大臣借。更不諾。其時天王自往借宿。彼長者慳貪超世。邪見恣意。故却怒罵天王。終不奉許宿也。天王大怒曰。如此邪見族。不可置于世。則欲蹴殺。大臣言。御祝時節不可然。後日可有追罰云云。仍向餘家求宿。家主云。御宿雖爲望。恨貧乏陋宅不足御宿。天王曰。旅宅必不選貧富。即入家。彼屋爲牀。上者藁葺。垣者蔬張。敷物者茅席也。即亭主取出茅席一枚曰。此新席奉敷于天王。諸大臣三公等坐古茅庭。然供御奉備粟飯。夜明既出給。天王語主曰。人以慈悲爲本。今宵旅宿。感歎無極。汝名何。主答蘇民將來矣。天王重曰。汝志誠深。依貧家可與玉。此玉者名牛玉。持是玉者。所願悉成就。無不滿足。語與玉。竟則往龍宮。入婆利采女宮。送八箇年。然間誕生八人王子。七男一女也。王子名號在京。厥後天王相具王子并后宮。還御豐饒國。令時又被定。令蘇民家御宿所當彼節。蘇民心中念願云。仰冀

成富貴人。今一度天王被召御宿者。可爲生前大慶。向彼牛玉。如向尋常人而言語所願之次第。即時屋宅并七珍万寶如意涌出。爲不思儀思處。當其期有天王之御幸。蘇民大開喜悅眉。投頭地奉禮拜恭敬。天王御眷屬中有見目喚鼻者。勑彼言。汝等行古端家。有何事可見之。有宣下。二人差勅行彼。然彼等之神變者。不見人目而行。爰古端召相師而言。此間以外恠異多。占之。相師曰。三日內大凶。天王御罰也云云。古端大驚曰。以何祈禱遁此災難乎。相師云。縱雖爲三伏祭。難遁天王御罰。身體唯在危亡矣。古端引留相師袂云。冀示祈禱勤。相師答曰。屈請千人大德法師。讀誦大般若經。七日七夜。若可遁此難歟。古端大悅。即請千人法師。奉講讀般若經。見目喚鼻走還奏此由矣。天王勑八万四千等眷屬曰。行古端家。從類眷屬等。悉可令追罰。邪見放逸徒者。末代煩也云云。五千餘人眷屬部類。欲令滅

續群書類從卷第五十五

總檢挾保已一集  
男源忠寶校

神祇部五十五

祇園牛頭天王緣起

夫大聖救物。如月沈万水。神明赴感。似雲覆太虛。爰本誓淨瑠璃界之教主。發十二大願。垂跡於牛頭天王。尋厥濫觴。湏彌半腹有圓。云豐饒國。其國王名曰武答天王。有一人太子。七歲而其長七尺五寸也。頂有三尺牛頭。又有三尺赤角。父大王生希代太子者哉。思給。去大王位。讓于太子。其御名號牛頭天王。于時關白殿。下三公公卿。僉議而。於此天王。雖欲迎后宮。驚怖御姿。奉近女人無之。因茲天王慰心無便。是故常催酒宴遊覽。于時人曰。令御出山野海邊。狩蹄

漁鱗而有觀覽者。其興可然歟。則有御出。於彼先奉勸酒節。山鳩飛來在御盃上。而能言如鸚鵡。即語曰。爲奉迎君於后來云云。即大臣問曰。其人在何方哉。鳩答曰。大海中沙竭羅龍王女。其數多。第一八歲成佛女。第二珍輪義女。第三婆利采女也。此第三女可爲天王后。大臣又問曰。以何方便奉迎之。鳩答曰。我奉僕從。自是所直可奉入君於龍宮。爲其今日來。即數千万人御眷屬。悉可奉具足龍宮。仍從其語。即出。然其日將暮。需宿所無可勞屋。于時鄉人語云。此處有古端長者。彼屋可宜御宿所。即致彼。遣士卒借宿。

|                 |             |     |
|-----------------|-------------|-----|
| 卷第六十二           | 靈安寺御靈大明神略緣起 | 三三六 |
| 和泉國神名帳          |             | 一八五 |
| 三河國內神明名帳        |             | 一九七 |
| 若狹國神名帳          |             | 二〇二 |
| 隱州神名帳           |             | 二〇七 |
| 南海道紀伊國神名帳       |             | 二一〇 |
| 筑後國神名帳          |             | 二一三 |
| 卷第六十三           |             |     |
| 赤城大明神緣起         |             | 二三〇 |
| 豐國大明神祭禮記        |             | 二三三 |
| 卷第六十四           |             |     |
| 東大寺八幡驗記         |             | 二三二 |
| 東大寺八幡轉害會記       |             | 二五五 |
| 卷第六十五           |             |     |
| 大和葛城寶山記         |             | 三二五 |
| 大和國城下郡鏡作大明神緣起   |             | 三三一 |
| 菅神初瀬山影向記        |             | 三四四 |
| 卷第六十六           |             |     |
| 續群書類從第三輯上目次畢    |             |     |
| 卷第六十七           | 譽田八幡緣起      | 三六一 |
| 熱田宮祕釋見聞         |             | 三六八 |
| 足助八幡宮緣起         |             | 三七五 |
| 卷第六十八           |             |     |
| 曾我兩社八幡宮井虎御前觀音緣起 |             | 三九二 |
| 弘安四年鶴岡八幡遷宮記     |             | 四〇二 |





AC  
145  
G856  
1923  
v.3  
pt. 1

續群書類從

第參輯上

東京

續群書類從完成會





AC            Zoku Gunsho ruiju  
145  
G856  
1923  
v.3  
pt.1

East Asia

PLEASE DO NOT REMOVE  
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

---

---

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

---

---

